ﬁ IH‘

PENSAR LA POLITICA EDUCATIVA

El estado de la cuestion: J. M. VALLE, M. REYES CASTRO.
Reflexion y critica: E LOPEZ RUPEREZ, J. MARTINEZ BONAFE.
Agora: R. GONZALEZ-MARTIN, L. SERRANO GREGORIO.
Didactica: E. UGENA PANADERO, C. GOZALO MARTINEZ.
Informaciones.



Dialogo Filosofico
Revista cuatrimestral de reflexion, critica e informacion
filosoficas editada por Dialogo Filosofico®.

Didlogo Filosofico articula su contenido en articulos solicitados en torno a un tema o
problema filoséfico de actualidad en las secciones «Estado de la cuestion» y Reflexion y
critica». Ademds, publica siempre articulos no solicitados en la seccién «Agora» (filosofia en
general) y ocasionalmente en la seccion «Didactica» (relacionada con la ensefianza de la
filosofia y la filosoffa de la educacién). Privilegia los de contenido no meramente historico
y expositivo, sino que reflexionan de manera original sobre los problemas reales o dialogan
creativamente con los pensadores y las corrientes filosoficas presentes y pasadas. Dichos
articulos pasan por un proceso de evaluacion ciega por pares. Asimismo, acepta el envio de
recensiones que recojan una confrontacion critica con libros de reciente publicacion.

Director: Antonio Jesuis Maria Sinchez Orantos (Universidad Pontificia Comillas).

COMITE DE DIRECCION

Juan Jesus Gutierro Carrasco (Universidad Pontificia Comillas. ESCUNI Centro Universitario de
Educacion), Alberto Lavin Fernandez (IE University), Mario Ramos Vera (Universidad Pontificia
Comillas).

COMITE CIENTIFICO

Vittorio Possenti (Universita degli Studi di Venezia), Erwin Schadel (Otto-Friedrich Universitit
Bamberg), Mauricio Beuchot (Universidad Nacional Auténoma de México), Adela Cortina
(Universidad de Valencia), Jean Grondin (University of Montreal), Charles Taylor (McGill Uni-
versity), Jodo J. Vila-Cha (Universidade Catdlica Portuguesa), Miguel Garcia-Baré (Universidad
Pontificia Comillas), Peter Colosi (The Council for Research in Values and Philosophy).

CONSEJO DE REDACCION

José Luis Caballero Bono (Universidad Pontificia de Salamanca), Ildefonso Murillo (Universidad
Pontificia de Salamanca), José M.* Vegas Molld (Seminario Diocesano de San Petersburgo),
Ignacio Verdd (Universidad Pontificia Comillas), Jesis Conill (Universidad de Valencia),
Camino Canoén Loyes (Universidad Pontificia Comillas), Félix Garcia Moriyon (Universidad
Autonoma de Madrid), Juan Antonio Nicolds (Universidad de Granada), Juan J. Garcia Norro
(Universidad Complutense de Madrid), Agustin Domingo Moratalla (Universidad de Valencia),
Leonardo Rodriguez Dupld (Universidad Complutense de Madrid), Isabel Beltra Villasenor
(Universidad Francisco de Vitoria), Alicia Villar Ezcurra (Universidad Pontificia Comillas), Pilar
Dominguez (Universidad Autonoma de Madrid), Clara Fernindez Diaz Rincon (Colegio Fray
Luis de Leon. Madrid), Félix Gonzdlez Romero (IES Nicolds Copérnico. Madrid).

Administracion:
M.* Jesus Ferrero

Direccién y Administracién DIALOGO FILOSOFICO
Corredera, 1 - Apartado de Correos 121 - 28770 COLMENAR VIEJO (Madrid)
Teléfono: 610 70 74 73
Informacioén Electronica: dialfilo@hotmail.com
www.dialogofilosofico.com

Esta revista esta indexada en LATINDEX, RESH, CARHUS+,
ISOC, DICE, MIAR, FRANCIS, PASCAL, CIRC, DULCINEA,
The Philosopber’s Index, International Philosophical Bibliography,
International Directory of Philosophy.

Edita:
DIALOGO FILOSOFICO / PUBLICACIONES CLARETIANAS

PRECIOS SUSCRIPCION EN PAPEL (2025)
Numero suelto: 16 euros (IVA incluido)
Suscripcion anual: Espana: 34 euros (IVA incluido)
/ Extranjero: 42 euros (correo normal)

EN PORTADA: imagen sin titulo tomada de internet.
I.S.S.N.: 0213-1196 / Deposito Legal: M.259-1985



Dialogo Filosofico

Afno 40 Septiembre/Diciembre I11/25

PreSENLACION. ... ot 297

El estado de la cuestion

M. VALLE, J., REYES CASTRO, M.: El sistema educativo espatiol: apuntes
evolutivos. Sombras y luces para un futuro de esperanza................... 298

Reflexion y critica

Lorez Rupirez, F.: Hacia un enfoque racional de las politicas

educativas. Cuatro hitos fundamentales.............................c............ 343
MARTINEZ BONAFE, J.: Pensar las politicas de la Educacion (Con mds
perplejidad, las preguntas de Siempre) ..............cccccoeeveioiiiniiiniaenn, 359
Agora

GONZALEZ-MARTIN, R., SERRANO GREGORIO, L.: Que la filosofia no llegue
tarde a la educacion digital: desarrollo de las politicas educativas,
necesidad y posibilidades ... 377

Didactica

UGENA PANADERO, E.; GOzALO MARTINEZ, C.: El epicureismo en las escue-
las publicas de boy. Un proyecto de centro en torno a la amistad
DOLCTUISTICAL ... 403



Informaciones

Critica de HDIOS ....eiiiiiiiii i 421

LecHTERMAN, Theodore M.: The Tyranny of Generosity: Why
Philanthropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix
It (Fernando Rodriguez Fernandez).

ALFIERI, F.: Edith Stein. Teresa Benedetta della Croce (1891-1943).
Dottore della Chiesa. (Edith Stein. Teresa Benedicta de la Cruz
(1891-1943) (José Luis Caballero Bono).

MARINA, José Antonio: Historia universal de las soluciones. En
busca del talento politico (Ildefonso Murillo).

MARIN MENA, Tomas Jesus: Alteridad y Amor. Estudio de ontologia
trinitaria (Miguel Angel Velasco, cmf).

VILLAVERDE RicO, Maria José: Roussecau visto por sus contempordneos:
odio e idolatria (Alicia Villar Ezcurra).

Noticias de libros



Critica de libros

LEcHTERMAN, Theodore M.: The Tyranny of Generosity: Why Philan-
thropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix It. Oxford
University Press, Oxford, 2022. 263 pp.

Theodore M. Lechterman, investigador y divulgador formado en
Princeton y Stanford, ofrece en: The Tyranny of Generosity: Why Phi-
lanthropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix It, una argu-
mentacion cuidadosa y detallada, que va desde lo general a lo par-
ticular, configurando una obra ambiciosa, en torno al debate norma-
tivo sobre la filantropia, abordando su particular lugar dentro de las
democracias occidentales contemporaneas. Lechterman no parte de
una critica simplista sobre las donaciones privadas, sino que indaga
en profundidad desde la filosofia, la legislacion y la politica, sobre
las condiciones que hacen de la filantropia una virtud civica, estable-
ciendo los limites para ello y abordando su extralimitacion al con-
vertirse en un poder privado que subvierte los ideales democraticos
ampliamente consensuados en estas sociedades.

Desde el inicio del libro, Lechterman pone en tela de juicio la
reaccion publica habitual ante la filantropia de los grandes donantes
¢se debe agradecer cualquier tipo de filantropia proveniente de multi-
millonarios como Mackenzie Scott, Warren Buffett o Jeff Bezos? O tal
vez ;deberfamos preguntarnos si estos gestos enmascaran relaciones
estructurales de poder que podrian acabar socavando la igualdad po-
litica? Lechterman defiende que la filantropia, incluso siendo bienin-
tencionada, corre el riesgo de tomar decisiones propias sobre poli-
ticas fundamentales, traspasando procesos democraticos de decision
social a manos privadas, que a lo largo de la historia han demostrado
ser poco transparentes y desigualmente distributivas.

El autor emplea ocho capitulos para articular su tesis, examinan-
do en cada uno de ellos una faceta diferente del problema. La co-
lumna vertebral de la obra es la tension existente entre la soberania
democratica y la filantropia privada. Poniendo en duda la accion
filantrépica como moralmente encomiable, Lechterman propone una
evaluacion institucionalista: la forma correcta de medir el valor de la
filantropia se debe medir mediante su compatibilidad con la justicia
democratica.

421



Critica de libros

Destaca por su originalidad el quinto capitulo «n Usufruct to the
Living», en el que Lechterman actualiza una idea de Thomas Jeffer-
son, basada en que cada generacion tiene el derecho a decidir sobre
sus asuntos y sus politicas publicas, sin estar atada de ningin modo
por los deseos de las generaciones pasadas. Desde esta perspectiva
critica duramente los instrumentos legales que actualmente permi-
ten a los filantropos condicionar el uso de sus recursos a una etapa
posterior a su muerte, a través de instituciones como los charitable
trust o los donor-advised funds. Para Lechterman, estos mecanismos
perpetian formas de dominaciéon que no son acordes a la altura de
los tiempos posteriores a la muerte del donante, pero siguen influi-
dos por su mentalidad filantropica, contraviniendo el principio de
autogobierno intergeneracional.

Los demds capitulos complementan esta tesis desde diferentes
angulos, el segundo capitulo plantea el problema de la soberania
popular confrontada al poder privado de los donantes; el tercer y
cuarto capitulo analizan el potencial de las donaciones para sustituir,
distorsionar y condicionar funciones propias del estado moderno y
que podrian ir en detrimento de la equidad politica; el sexto capi-
tulo muestra una critica a los limites del altruismo eficaz; el séptimo
capitulo diserta sobre la problemdtica de la filantropia corporativa
desde un enfoque libertario; el octavo y ultimo capitulo recoge una
serie de propuestas institucionales para reformular la filantropia en
el contexto actual, sin renunciar a ella, pero subordinada siempre al
ideal democratico.

El resto de capitulos complementan esta tesis desde angulos di-
versos: el capitulo 2 introduce el problema de la soberania popular
frente al poder privado de los donantes; el 3 y el 4 analizan como
las donaciones pueden sustituir, distorsionar o condicionar funciones
estatales en detrimento de la equidad politica; el capitulo 6 ofrece
una critica a los limites del altruismo eficaz; el 7 problematiza la filan-
tropia corporativa desde un enfoque libertario; y el capitulo 8 recoge
propuestas institucionales para reformular la filantropia sin renunciar
a ella, pero subordinandola al ideal democratico.

De la critica a la proactividad para proponer alternativas, median-
te medidas concretas. Entre estas se encuentra la limitacion de la
duracion legal de los fondos filantropicos a perpetuidad, esquemas
progresivos para igualar la capacidad de influencia politica de los
grandes filantropos o fomentar un marco regulatorio robusto que
facilite y favorezca la transparencia y rendicion de cuentas de las

422



Critica de libros

fundaciones privadas. Con estas medidas, se conseguiria subordinar
la filantropia al ideal democratico de cada generacion, sin abolir esta.

Una de las grandes ideas del libro es la critica que Lechterman
hace sobre la «eficacia altruista» cuyo maximo representante es Peter
Singer. Se reconoce el mérito moral de intentar maximizar el bien,
senalando que este enfoque ayuda a despolitizar la pobreza y ayuda
a tratar a los beneficiarios como meros objetos, sin estar dotados de
voz ni agencia politica. Para Lechterman, una filantropia efectiva es
aquella que puede ser compatible con graves injusticias estructura-
les, si no existe el cuestionamiento del marco institucional que las
permite.

En el libro también se critica la filantropia corporativa. El enfo-
que parte de una interpretacion alternativa de un escrito de Milton
Friedman, quien sugiere desde una perspectiva libertaria, el cues-
tionamiento de la legitimidad sobre la capacidad de las empresas
para decidir sobre los bienes publicos, sin un control democratico.
Las grandes fundaciones dependientes de corporaciones estan segin
Lechterman lejos de ser una solucion ética al capitalismo, pudiendo
reforzar su peor faceta, la conversion del poder econémico en poder
politico.

Lechterman no evade las objeciones mas serias que se puedan
oponer a su planteamiento. Asi reconoce que, en estados fragiles o
autoritarios, la filantropia ha sido histéricamente una fuente de in-
novacion y provision de bienes publicos comunes. Incluso en tales
casos, insiste Lechterman, debe evaluarse de forma critica el impacto
publico y la contribucion a la erosion de las condiciones minimas
que permitan y favorezcan una vida democratica.

Tomando como referente la perspectiva filosofica, The Tyranny of
Generosity, se inserta en la tradicion del contractualismo democrati-
co, en linea con el pensamiento de filésofos como Rawls, Pettit y An-
derson. La idea que vertebra el texto es que la legitimidad politica no
solo requiere resultados justos, sino también procesos justos. Cuando
la filantropia sustituye a la deliberacion publica, por decisiones uni-
laterales de individuos o grupos de individuos, cuyo denominador
comun es un elevado patrimonio, socava la legitimidad democritica,
a pesar de producir resultados aparentemente positivos.

A modo de conclusion, el libro de Lechterman supone una con-
tribucion innovadora, lucida, rigurosa y ante todo provocadora, res-
pecto de la filosofia politica contempordanea. Supone una invitacion a
repensar y reinventar las fronteras entre lo publico y lo privado, entre
la justicia institucional y la virtud individual. El contexto temporal

423



Critica de libros

tiene gran relevancia, en un tiempo en que la filantropia ha alcanza-
do niveles de influencia econémica y social sin precedentes y llega
a presentarse como una alternativa mas eficiente al Estado. En este
contexto, Lechterman propone con firmeza que no toda generosidad
es virtuosa ni toda filantropia es inocente ni pro-bono.

El libro supone una invitacion de Lechterman a mirar la filantropia
con un doble filtro. Una sugerencia de revisar al caballo regalado no
solo los dientes, sino la silla, las riendas y sobre todo al jinete que lo
monta. Una lectura imprescindible para quienes toman en serio tanto
la justicia social como la democracia.

En definitiva, el libro de Lechterman constituye una contribucion
lacida, rigurosa y provocadora a la filosofia politica contemporanea.
Invita a repensar las fronteras entre lo privado y lo publico, entre la
virtud individual y la justicia institucional. En un tiempo en que la
filantropia ha alcanzado niveles de influencia sin precedentes —y a
menudo se presenta como una alternativa eficiente al Estado— esta
obra recuerda con firmeza que no toda generosidad es virtuosa, ni
todo altruismo es inocente.

Lechterman nos obliga a mirar el caballo regalado no sélo a la boca,
sino a la silla, las riendas y, sobre todo, al jinete. Una lectura imprescin-
dible para quienes se toman en serio la justicia y la democracia.

Se trata, por lo tanto, de una obra altamente indicada para quienes
pretenden acercarse por primera vez al concepto y estudio de la filan-
tropia desde una perspectiva filosofica. Si bien entrana cierta comple-
jidad conceptual, la claridad en la redaccion y la excelente definicion
de la estructura, sumada a ejemplos de actualidad, lo convierte en
una introduccion a la vez exigente pero accesible al debate contem-
poraneo sobre tensiones entre justicia publica y generosidad privada.

Fernando Rodriguez Fernandez

Arrierl, Francesco (coord.): Edith Stein. Teresa Benedetta della
Croce (1891-1943). Dottore della Chiesa. (Edith Stein. Teresa
Benedicta de la Cruz (1891-1943). Doctora de la Iglesia). Hu-
manitas. Rivista Bimestrale di Cultura. Morcelliana, Brescia,
2024. 459 pp.

El presente volumen, que une los nimeros primero y segundo de

la revista Humanitas en el ano 2024, fue disenado para que coinci-
diera con el octogésimo aniversario de la muerte de Edith Stein, aun-

424



Critica de libros

que finalmente quedo algo atrasada su publicacion. Y se asocia a la
peticion hecha al anterior Pontifice de nombrar a Edith Stein doctora
de la Iglesia. En este sentido, las primeras contribuciones, de Fran-
cesco Alfieri, John Sullivan y Christof Betschart inciden en el sentido
de este nombramiento. No sabemos en qué quedara esta propuesta
con el acceso al solio pontificio de un nuevo papa. Pero eso no resta
valor a los trabajos aqui recogidos.

Son trabajos que testimonian una puesta en didlogo de Edith Stein
con otros autores. En el terreno de la filosofia se amplian las com-
paraciones usuales a autores como Ernst Cassirer, Henri Bergson o
Iris Murdoch. En el de la literatura encontramos acercamientos con
Gertrud von Le Fort y Goethe. La confrontacion con el pensamiento
teologico se extiende al musulman Rabia al-Adawiyya (s. VIID y a la
teologia dialéctica de Erik Peterson (s. XX). Y el campo de la mistica
da para poner en didlogo a la discipula de Husserl con Clara de Asis
o con Catalina de Cardona.

El panel de autores que toman parte en el volumen es llamativo,
con un total de treinta y cinco. Sin embargo, cuesta aceptar facilmen-
te la indicacion verbal que nos hizo Francesco Alfieri de que en él
estan dos mejores». Nos hubiera gustado ver colaboraciones de Joa-
chim Feldes o de Tonke Dennebaum, que han hecho aportaciones
significativas en los ultimos afnos, sobre todo el primero. Con todo,
es cierto que, estando todas las contribuciones en lengua italiana, la
seleccion de autores ha cuidado el caracter internacional. Incluyendo
a tres espanoles.

Como es dificil no ya valorar, sino ni siquiera leer todo el volu-
men, y como uno no quiere incurrir en agravios comparativos, lo
unico que pretendo en esta recension es llamar la atencion sobre
dos capitulos que considero, no diré buenos, sino verdaderamente
magistrales. Con esto estoy sugiriendo que si un estudioso de Edith
Stein no tuviera tiempo de leer todo, al menos no se arrepentiria de
leer estas dos contribuciones.

La primera contribucion de rango magistral es la de Rainer Sch-
midet, titulada La morte di Edith Stein nel campo di concentramento
di Auschwitz-Birkenau. Alla ricerca delle sue tracce». En rigor no se
trata de un texto nuevo, sino del mismo texto, con alguna anadidura,
que ya publicé Schmidt en el Edith Stein Jabrbuch de 2022, titulado:
Zum Tod der hl. Edith Stein im KZ Auschwitz-Birkenau». Aquella
investigacion que vio la luz en noviembre de 2022 representa una
de las aportaciones historiograficas mas importantes en la Edith Stein
Forschung de los Gltimos anos. La progresiva apertura de los archivos

425



Critica de libros

de Bad Arolsen, que en la red es solo parcial y desde 2014, es lo que
ha permitido a Rainer Schmidt realizar esta importante indagacion
que cuestiona que Edith Stein haya muerto el 9 de agosto de 1942 y
que haya llegado precisamente ese dia a Auschwitz. Lo que el sentido
comun dicta es que la llegada debié producirse el 8 de agosto. Y lo
que la documentacion existente fundamenta es que Edith sobrevi-
vio durante un ano completo en el campo de concentracion. Habria
muerto, entonces, el 9 de agosto de 1943. Esa es la fecha que apare-
ce en los registros de transporte recogidos en el ultimo documento
sobre los prisioneros, el elaborado en Auschwitz (no en Westerbork).
Un documento que muchos pensibamos perdido, y que los fami-
liares de la carmelita nunca tuvieron oportunidad de ver. Pero que
hoy es el unico de los accesibles sin traba en internet en los fondos
relativos a las hermanas Edith y Rosa Stein. Es esta Gltima, en cambio,
la que habria muerto el dia de la llegada, y de hecho las hermanas
estan en listas de transporte distintas, por mas que los nimeros que
les adjudicaron en Westerbork sean consecutivos.

Schmidt hace una brillante exposicion de como se produjo el
equivoco. La primera biografa de Stein, Teresa Renata Posselt, estu-
vo ante la fecha correcta de la muerte, pero le pareci6é extrana. Al
preguntar a la Cruz Roja holandesa, desde alli admitieron de manera
precipitada y errénea que habian cometido un fallo. Sin embargo,
no habia tal. De haber perseverado en la fecha inicial, Posselt podria
haber averiguado mas entre exprisioneros que efectivamente habian
conocido a Edith en el campo. El autor de toda esta investigacion
que no abruma, pero convence, es bastante modesto al declarar, tras
la documentacion aportada, que al menos debemos estar abiertos a
la posibilidad de que Edith no muriese en la fecha que hasta ahora
hemos creido. Desde aqui, en cambio, nos unimos al coordinador
del volumen, Francesco Alfieri, que en el titulo del mismo ha puesto
como fechas de nacimiento y muerte las de 1891 y 1943. Estamos
convencidos de que cualquier biografia actualizada debera contar
con esta investigacion, ahora en lengua italiana. Algo que no sucede,
pongamos por caso, en la muy gruesa de la periodista Irene Chikiar
Bauer, con buenas perspectivas de venta, pero no cercana a la inves-
tigacion especializada.

La segunda contribucion a la que reconozco rango magistral es la
de Daniele de Santis, que lleva el sugestivo —y asaz largo- titulo «<‘Ce-
sare in un villaggio”. Appunti su Edith Stein, Jean Hering e il nucleo
dell’essenza (con riferimento a Friedrich Gundolf)». Tampoco este

426



Critica de libros

es un texto originalmente pensado para el volumen. Es parte de un
trabajo mas amplio.

Dejando a un lado la referencia a F. Gundolf, el texto nos informa
de cudl era la tesis doctoral de Jean Hering, que sin duda Edith Stein
leyo. Se trata de Lotzes Lehre vom A priori. Eine philosophische Stu-
die, original de 1914 y encontrada hace pocos anos. Pensemos que,
todavia en 2016, Joachim Feldes dudaba, en su recomendable obra
Das «Phdnomenologenbeim», sobre donde ubicar cronologicamente
esta tesis.

Pues bien, lo verdaderamente relevante es que De Santis localiza
en la tesis de Hering la fuente directa de donde Edith Stein toma el
concepto de nicleo de la esencia o nucleo de la persona. A todos nos
ha llamado la atencion ese concepto de Kern (nucleo) tan singular
en escritos como Causalidad psiquica. Nucleo de la esencia designa
un conjunto de elementos fundamentales cuya presencia, dentro de
la esencia, la torna comprensible como un conjunto unitario segin
leyes a priori. La tesis de Hering da como tnico ejemplo el «cardcter
de un personaje historico», mencionando a Julio César. Y Stein ha-
bla en su tesis doctoral de la esencia individual de Julio César, que
permanece si €ste estd en una aldea en lugar de en Roma, o bien
transportado al siglo XX. Al paso que también, en su escrito sucesivo
sobre fundamentacion de la psicologia, asocia los rasgos de caracter
al Kern (bien que adoptando una comprension peculiar del cardcter).
Todo indica que el «mucleo de la esencia» (Wesenskern) ha sido in-
troducido por Hering para garantizar la posibilidad de la indagacion
cientifica sobre los objetos individuales. Y De Santis todavia localiza
en la Historia de Roma, de Theodor Mommsen, la fuente de la idea
de «tcleo esencial> y hasta el ejemplo mismo de César. Observemos
que todo esto es mucho mas de lo que se ha averiguado sobre el
origen del concepto de fuerza vital (Lebenskraft) empleado por la
autora, que sigue siendo oscuro pese a las sugerencias de Karl Schu-
hmann o de Christof Betschart.

Antes de concluir, tal vez es interesante avisar de que el volumen
contiene varios trabajos en relacion con el pensamiento educativo de
Edith Stein, que tal vez deberian conocer quienes se interesan por esa
vertiente de la autora. Y celebramos que, tanto estas como las dos
contribuciones mas recomendables, se hallen en una lengua segura-
mente mas accesible para la mayoria de los hispanohablantes que la
lengua materna de la filésofa homenajeada.

José Luis Caballero Bono

427



Critica de libros

MARINA, José Antonio: Historia universal de las soluciones. En bus-
ca del talento politico. Ariel, Barcelona, 2024. 334 pp.

El titulo de este libro de José Antonio Marina, Historia universal
de las soluciones, puede sorprendernos por su amplitud sin limites.
Pero nuestra atencion al subtitulo, En busca del talento politico, nos
hace caer en la cuenta de que se restringe esa historia al ambito de
la politica. Lo que pasa es que su diseno de la Gran Politica abre un
ambito muy amplio de solucién de los problemas humanos.

Su objetivo no deja de ser ambicioso. Y Marina mismo lo reco-
noce desde el principio. Manifiesta su admiracion por las personas
resueltas, que avanzan decididas a la solucion de problemas. Ha lle-
gado a la conclusion de que habria tenido el acierto de haber des-
cubierto uno de los grandes poderes de la inteligencia y de que, por
consiguiente, «deberiamos crear una cultura de las soluciones, para
aumentar nuestra capacidad de enfrentarnos con problemas persona-
les, afectivos, sociales, econémicos, politicos o éticos, en los que con
facilidad naufragamos» (p. 10). Pues valora la filosofia no tanto por
su capacidad de plantear problemas, lo cual es necesario, sino por su
capacidad de ofrecer soluciones.

Piensa que la Ciencia de la Evolucion de las Culturas, en la que
trabaja desde hace afnos, es wna cronica de las soluciones que la
humanidad ha inventado a lo largo de la historia». Prescindiendo de
otras soluciones (cientificas, técnicas, etc.), en este libro centra su
atencion en las soluciones que «derivan de la necesidad de buscar la
felicidad en la convivencia». Es un libro sobre politica, «pero no sobre
esa politica agitada que lucha por el poder, sino sobre la Gran Poli-
tica, empefiada en la felicidad de esos seres vulnerables y agresivos,
admirables y peligrosos, que constituimos la especie humana» (p. 11).
Con sus analisis y reflexiones, quiere ayudar a desarrollar nuestra
capacidad heuristica o capacidad de encontrar soluciones. Nos dice
que saber plantear problemas e ignorar su solucion es como haber
descubierto el mar y no saber navegar.

Plenamente consciente de que necesitamos tener buenos poli-
ticos, gobernantes y gobernados, capaces de poner en practica la
Gran politica que nos permita alcanzar la «publica felicidad», inten-
ta disefar las lineas de una Academia del Talento Politico, donde
puedan formarse los politicos. La llama Academia en recuerdo de la
Academia donde Platéon intenté educar a los politicos. Organiza su
Academia del Talento Politico en dos escuelas coordenadas: Escuela
de Gobernantes, para los que quieren dedicarse a las funciones de

428



Critica de libros

gobierno de la sociedad; y Escuela de Gobernados (de los ciudada-
nos que integran la sociedad civil).

A lo largo del libro, repite como si fuese un estribillo la pregun-
ta: ¢como deberia ser una heuristica de la Gran Politica? Es decir,
;como presentar la busqueda de soluciones en la Gran Politica, que
comprende dentro de si la Etica y que se distingue de la Politica en-
tendida como lucha por el poder? La competencia heuristica abarca
la identificacion de problemas y la busqueda de soluciones. Y nos
advierte que la Gran Politica «necesita elegir bien sus criterios de
evaluacion de las soluciones, porque de lo contrario puede conducir
a atrocidades como el Terror de la Revolucion francesa, de la época
nazi, de la revoluciéon comunista o del Gran Salto Adelante de Mao»
(p. 62). Toda su argumentacion caeria si no encontramos un buen cri-
terio de evaluacion de las soluciones, pues las opciones son variadas
y a veces dificiles de elegir.

Los cinco capitulos de la primera parte tratan de iniciarnos en
el aprendizaje de la politica y culmina en el capitulo quinto, donde
Marina nos expone con amplitud la tesis de este libro. Analiza, entre
otros elementos, dos conceptos fundamentales para la Gran Politica:
la felicidad publica y la justicia, que es la herramienta para conse-
guirla. Marina llama felicidad puiblica al «conjunto de las mejores
soluciones que se nos han ocurrido para resolver los problemas de
la convivencia» (p. 85), que seria una condicion imprescindible de
la felicidad privada. La tesis que defiende en este libro para superar
los enfrentamientos humanos es que nuestra inteligencia trate de
convertir los conflictos en problemas, sustituyendo el afan de vencer
por el deseo de solucionar. El éxito de la transicion de la dictadura
de Franco a la democracia fue posible porque no se plante6 como
conflicto sino como problema, que se resolvio.

La Academia del Talento Politico sobre cuya construccion tratan
los cuatro capitulos de la segunda parte pretende educar a los po-
liticos para alcanzar ese objetivo. Intenta responder a una pregunta
que nos atane a todos: scomo deberia ser un politico para que pu-
diera cumplir adecuadamente la funcién de liderar la Gran Politica?
Marina considera importante tanto la educacion de los gobernantes
como de los gobernados. Se detiene a aplicar su pensamiento sobre
la Gran Politica a los temas de la guerra y de la paz, y al conflicto de
Cataluna.

En la dltima parte, la tercera, asistimos al desarrollo de los intentos
de solucion de los ocho problemas universales que ha identificado
a partir del estudio de las diferentes culturas: 1) el valor de la vida

429



Critica de libros

humana; 2) la relacion del individuo con la tribu; 3) el poder, su
titularidad, sus limites y la participacion en él; 4) los bienes, su pro-
piedad y distribucion; 5) la sexualidad, la procreacion y la familia; 6)
la relacion con los débiles, los enfermos, los nifios, los ancianos; 7)
el trato con los extranjeros; y 8) la relacion con los dioses, la muerte
y el mas alla. Son los grandes problemas morales de la humanidad,
el nicleo de la Gran Politica, a cada uno de los cuales dedica un
apartado. La libertad, a pesar de su importancia politica, no figura
en ningln apartado porque considera presente su problematica en
cualquier intento de solucion de esos ocho problemas. Después de
leer esta tercera parte, podemos comprender por qué Marina concibe
la ética como una creacion del talento politico.

Este libro no se dirige s6lo a especialistas. Su lenguaje sencillo y
claro, lleno de ejemplos concretos, permite ser facilmente entendido.
Marina nos anima a leerlo con una actitud curiosa, abierta y critica.

Me atrevo a anadir a lo que he expuesto anteriormente, infor-
mando brevemente sobre su contenido, una reflexion que, mas que
critica, quiere ser complementaria. Uno puede estar de acuerdo con
su teoria de la Gran Politica a fin de lograr la convivencia social, pero
sin aceptar que baste, ni en el mejor de los casos, para proporcionar
la felicidad a todos los seres humanos. No creo que la Gran Politica
pueda proporcionar la felicidad sino una situacion que la facilite. Una
convivencia social justa no equivaldria a un estado de felicidad de
los individuos.

Anado otra reflexion en relacion con la calidad de las culturas. Su
teoria politica parece poner en plano de igualdad a todas las culturas
con sus €ticas y religiones o concepciones del mundo, para facilitar la
convivencia de los representantes o defensores de distintas culturas
o religiones, pero esto no implica que todas las culturas merezcan
el mismo aprecio ético, metafisico o religioso. Las culturas hay que
juzgarlas por la verdad accesible a nuestra inteligencia o razon, entre
otras dimensiones. Y nos damos cuenta de que no todas las culturas
estan al mismo nivel de verdad. Veo conveniente someter las culturas
a una critica filosofica que busca incondicionalmente la verdad. En
este sentido me parece digna de ser tenida en cuenta la afirmacion
de Edith Stein: «Quien busca la verdad, busca a Dios».

Especial atencion presta Marina a la relacion entre politica y re-
ligion. ;Debe controlar la religion a la politica o la politica a la reli-
gion? Muestra como recientemente se ha abierto camino la libertad
de conciencia, que posibilita las leyes sobre la libertad religiosa. Ahi
se moveria la Gran Politica sobre la que trata este libro, cuyo nicleo

430



Critica de libros

seria una €tica laica que reconoce el derecho de cada uno a orientar
su vida desde lo que en conciencia considera preferible: las religio-
nes, el ateismo, el agnosticismo o la indiferencia (el escepticismo
religioso y filosofico), siempre que no intente imponer esa forma
de vida a todo el mundo, como ha sucedido y sigue sucediendo en
algunos paises con el totalitarismo religioso y el laicismo totalitario.
Me parece una orientacion politica sensata.

Ildefonso Murillo

MARIN MENA, Tomas Jesus: Alteridad y Amor. Estudio de ontologia
trinitaria. Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

Tomas J. Marin Mena (Don Benito, Extremadura, 1993) es graduado
en filosofia y licenciado en teologia, estd preparando su tesis doctoral
en la Universidad Pontificia Comillas. Actualmente, vive en Granada
donde es profesor de Misterio de Dios en la Universidad Loyola. En-
tre sus publicaciones, pueden destacarse los libros «Fidelidad a Cristo,
fidelidad a la tierra» (2018) y <Alteridad y amor. Estudio de ontologia
trinitaria» (2023). Es coordinador de la obra colectiva «Un futuro sin
Cristo?» (2023), que redne a mas de treinta jovenes humanistas y tedlo-
gos, y coeditor de «Teologia europea. Memoria, sentido, futuro» (2024).

Alteridad y Amor» es un trabajo bien definido desde el comienzo,
con un recorrido excelentemente trazado y con conclusiones audaces
a la vez que adecuadas a la complejidad del tema. Dice Tomds J. Ma-
rin, al poco de comenzar su recorrido, que «este ensayo propone la
tesis de que los conceptos de alteridad y amor —asumiendo su com-
plejidad, desplegada a lo largo del presente texto— pueden articular
una ontologia trinitaria» (p. 53), que aterrizara en conclusiones para
la existencia cristiana en el capitulo décimo de la obra.

El presente volumen se abre con un prologo a cargo de Xavier
Pikaza, que se extiende de la pagina 11 a la 49; quiza una longitud
excesivamente larga para lo que suelen ser este tipo de apartados.
Estas paginas contaran con un amable y erudito comentario al final
del libro que Tomads J. Marin titulara <A modo de epilogo: en didlogo
agradecido con X. Pikaza.

En su recorrido a lo largo del ensayo, Tomas presenta el didlo-
2o que Teologia y Filosofia han mantenido en estos ultimos siglos,
en torno al tema de la ontologia, la relacion interpersonal y el ser
de la persona humana. La primera parte «<Ontologias relacionales de

431



Critica de libros

la inmanencia y la violencia: la modernidad filosofica poscristiana»,
contine un primer capitulo reservado a Hegel: «Ontologia dialéctica»
y un segundo centrado en Deleuze: «Ontologia de la diferencia». La
segunda parte «<Ontologias de la alteridad y la trascendencia: la filoso-
fia judia del siglo XX>, contiene tres capitulos. Asi, el capitulo tercero
esta reservado a Rosenzweig y la «Ontologia anti-totalitaria»; el capi-
tulo cuarto, a Buber y Weill y la «Ontologia de la relacion interperso-
nab. El capitulo quinto, aborda la «Ontologia y alteridad asimétrica: la
llamada infinita del pobre y el extrafno», desde un fructifero dialogo
entre Levinas y Heidegger. En los autores de esta Segunda parte,
se hace notar como su fe judia ilumina método y contenidos en su
forma de mirar e interpretar la realidad y de hacer filosofia. Al hilo
de la presentacion sucesiva del pensamiento de estos autores, vemos
definirse progresivamente al ser humano, como un ser que se realiza
en su relacion con los otros; y como, en ese juego de alteridad, va
apareciendo también la trascendencia.

El camino en Alteridad y Amor» 1o hemos recorrido hasta ahora
de la mano de fil6sofos que buscan, de diversas formas y en distintas
épocas, encontrar lo que define al ser humano. Segiin vamos avan-
zando por la lista de autores presentados por Marin Mena, el ser hu-
mano va desveliandose progresivamente como un ser relacional que
se construye en relacion con los otros desde las claves de la apertura,
el respeto e incluso el compromiso hacia los otros. Nuestro autor
recoge las siguientes frases como compendio de la filosofia de los au-
tores judios: «mi responsabilidad hacia el otro es incondicional», «<s6lo
son posibles el amor y la comunion bajo la condicion del respeto al
otro tal y como es» (p. 195).

Las bases ya estin puestas para abordar el campo teologico. To-
mas Marin, en la parte tercera, nos presenta dos teélogos que han de
encuadrarse en el paradigma trinitario de la communio: Greshake,
catolico, y Zizioulas, ortodoxo; ellos dos nos presentan la realidad de
Dios cristiano: la Trinidad del Padre, el Hijo y el Espiritu. Esta tercera
parte tiene como titulo Hacia una ontologia trinitaria. La conjuncion
de la alteridad y comunion desde la teologia trinitaria contempo-
ranea». El capitulo sexto estd dedicado a Zizioulas, siendo titulado
como «La Comunion trinitaria desde la alteridad y el amor personal
del Padre». El capitulo séptimo estd dedicado a Greshake, con el titulo
La Communio como intercambio de amor reciproco entre el Padre,
el Hijo y el espiritu Santo». Asi, en esta tercera parte, nos introduci-
mos en la vida interior e inmanente de la Trinidad; en una teologia
trinitaria que afirma la simultaneidad de la alteridad y el amor comu-

432



Critica de libros

nional, da primacia de la persona concreta y el entrelazamiento de
los diferentes» (p. 197).

La cuarta parte, titulada «Alteridad y amor, de la Santisima Trini-
dad a nuestra vida: conclusiones provisionales para una ontologia
trinitaria». Contiene tres capitulos: el capitulo octavo, titulado De la
inmanencia asfixiante a la trascendencia de un amor que se abaja;
el capitulo noveno Sobre la vida interior de Dios: josadia, cuestion
bizantina o teologia arrodillada» y el décimo «Lineas existenciales fun-
damentales de ontologia trinitaria».

Dice nuestro autor: «nos atrevemos a proponer una conceptuali-
zacion de las relaciones intratrinitarias, que después se traducira en
una ontologia trinitaria, desde el trinomio alteridad personal, dona-
cion gratuita de amor Yy reciprocidad comunional> (p. 304). Estas
tres notas de la vida intratrinitaria las traducira nuestro autor, en el
capitulo diez, en cuatro lineas existenciales de la ontologia trinitaria,
aplicandolas a la vida del ser humano pleno; aquello a lo que estan
llamados los cristianos y a aquellos que se sientan concernidos. Estas
cuatro lineas son: Prioridad de la alteridad personal. «Quien quiera
ser el primero, que sea el ultimo de todos y el servidor de todos»
(Mc. 9,); Comunion reciproca: <Amaos los unos a los otros como yo
os he amado» (Jn. 13,34); Amor gratuito asimétrico: Si amdis a los
que os aman, ;Qué gracia tenéis?» (Lc. 6,32); La cruz como el extremo
del amor: Nadie tiene amor mas grande que el que da la vida por
sus amigos» (Jn. 13,1). Especialmente interesante es la inclusion de
esta cuarta linea que, Tomas Marin, justifica afirmando que el amor
en alteridad total, realizado en un mundo en el que esta presente el
pecado, tiene que asumir el dolor que implica vivir de ese modo la
existencia; pero ese dolor serd ya un dolor con sentido.

Practicamente al final del libro (p. 320), Tomas hace una mencion
a la celebracion eucaristica como centro de la participacion en el mis-
terio trinitario. Creo importante recogerla por la importancia que esta
aportacion tiene a la hora de presentar el ambito privilegiado donde
el cristiano encuentra el sentido ultimo de su vida y de su relacion
con Dios; el ambito donde puede comprender como vivir una vida
cristiana plena. Dice asi: «La celebracion eucaristica es participacion
en la vida de la Trinidad mediante la alabanza y la adoracion, pero
justamente porque la eucaristia nos integra por Cristo en Dios, el
cristiano asume que su cuerpo —su vida, su persona- esta llamado a
ser entregado por los demas, como Cristo» (p. 320).

En suma, un excelente y erudito trabajo que hace dialogar la fi-
losofia con la teologia y la la ontologia trinitaria con la Existencia

433



Critica de libros

humana y cristiana; cuestiones éstas especialmente relevantes para la
comprension del concepto «comunion», referido a Dios y a la Iglesia.
Un ensayo que une, al estricto andlisis filosofico y teologico, el calor
del que reflexiona sobre cuestiones que atafien a su vida; cuestion
ésta especialmente clara en la Parte cuarta del libro.

La revista Didlogo Filosdfico siempre se ha caracterizado por tener
un importante grupo de lectores que imparten docencia en el nivel
de ESO-Bachillerato; la lectura de este libro puede ser significativa
para ellos, especialmente si imparten docencia en centros de idea-
rio catolico. Es muy importante extraer todas las consecuencias que
tiene creer en el Dios Trinidad; situar esta verdad de fe como foco
de nuestra interpretacion del ser humano nos lleva a comprender al
hombre como alguien llamado a su plenificacion como persona, solo
si vive desde el amor oblativo. «Alteridad y Amor» puede ayudar a los
educadores para profundizar mas en la relacion que la fe cristiana
tiene con el compromiso con la transformacion del mundo en la Fra-
ternidad de Hijos de Dios.

Alteridad y Amor a través de las lineas que vinculan al Dios Trini-
dad con la existencia cristiana (cap. 10), presenta caminos y razones
para subrayar, en la educacion en la fe de los alumnos, la vinculacion
entre el Dios que es Comunion y la construccion de una humanidad
de hermanos. Si el ser humano esta creado a imagen y semejanza
del Dios revelado en Jesucristo, el Dios Trinidad, estamos llamados a
construir un mundo con personas que entienden su vida conjugando
la Alteridad y el Amor hasta el extremo.

Termino mi recension, de este «sentido ensayo», de la mano de
Tomas Marin Mena, citando justamente el primer parrafo de la In-
troduccion. «La existencia cristiana se traduce en una vida de frater-
nidad eclesial y en el ofrecimiento amoroso de si mismo hacia co-
munion con todos, cristianos y no cristianos, ricos y pobres, amigos
y enemigos, paisanos y extranos, justos y pecadores. Contemplando
al Crucificado, comprendemos que la comunion cristiana, a causa
del amor, puede llegar al culmen del sacrificio de la propia vida»

(p. 5D.

Miguel Angel Velasco cmf

434



Critica de libros

VILLAVERDE RicO, Maria José: Rousseatut visto por sus contempordaneos:
odio e idolatria. Guillermo Escolar Editor, Madrid, 2025. 223

pp-

Decia Montaigne que «quienes se ocupan de examinar los actos
humanos en nada hallan tanta dificultad como en reconstruirlos y
someterlos al mismo punto de vista» (Ensayos 11,1). Y efectivamente la
dificultad de esta tarea se extrema en el caso de Jean-Jacques Rous-
seau, un clasico del pensamiento filosofico, politico, pedagogico y
literario, no exento de contradicciones. Aclamado por unos y vilipen-
diado por otros, a partir de determinado momento de su vida se sintio
victima de un «complot y para justificarse escribi6 las Confesiones.
Inusitadas para la época, escandalizaron por muchos motivos. Su vic-
timismo se extremo en sus Didlogos: Rousseau, juez de Jean-Jacques,
y se mantuvo hasta su ultimo escrito, las Ensofniaciones de un paseante
solitario. Todo ello muestra la oportunidad de multiplicar los puntos
de vista sobre Jean-Jacques, y el valor de este nuevo libro de Maria
José Villaverde!, un estudio excelente, muy bien documentado en el
fondo y un relato de agil lectura en la forma. En la propia introduc-
cion, la autora advierte al lector que su tarea como historiadora de las
ideas no es juzgar a Rousseau sino «aportar luz sobre su figura y sus
ideas». Y desde luego arroja luz al exponer las sombras de su compleja
biografia y personalidad, el «odio e idolatria» que desperto entre sus
contemporaneos, como bien recoge el titulo de la obra.

El libro cuenta con tres capitulos y desde el primero, <Un per-
sonaje de culto», y que arranca con la narracion del traslado de los
restos de Jean-Jacques al Pantedn de los hombres ilustres de Paris en
1794, Maria José Villaverde logra captar la atencion del lector. Se de-
talla la curiosidad inusitada que Jean-Jacques desperté en vida, y su
fama comparable a la de Voltaire. Casanova y el futuro rey Gustavo
II de Suecia le visitaron, y la reina Maria Antonieta viajé a conocer
su tumba en Ermenonville. Después, en el periodo revolucionario,
volvieron el emperador José II de Austria, Danton y Robespierre.
Algo tendria.

Sin embargo, Jean Jacques se sintié siempre incomprendido. Es
verdad que El contrato Social y Emilio fueron condenados y que

1 Marfa José Villaverde Rico, Catedritica de Ciencia Politica de la Universidad
Complutense y Directora del Seminario de la Iustraciéon de la Fundacién Ortega-
Marafion (2010-2018), cuenta con numerosas publicaciones, entre las que destaca
su libro Rousseau y el pensamiento de las luces (1987), mas recientemente
Tocqueville y el lado oscuro del liberalismo (2022).

435



Critica de libros

tuvo que huir de su refugio en la isla de Saint-Pierre, pero también
es cierto que su extremada sensibilidad propicié malentendidos con
sus amigos y protectores. Asi, conocer sus rencillas desde la perspec-
tiva de los afectados, tema del libro, permite reconstruir los distintos
puntos de vista sobre el complejo personaje, una labor que requiere
conocer muy bien al autor y a la época. Quedan detalladas sus triful-
cas personales y sus luchas ideologicas contra la Republica de las Le-
tras, amigos incluidos. Los que intervinieron en las distintas rencillas
también quedan retratados y el interés de la trama se mantiene hasta
el final. La extensa bibliografia, asi como los centenares de notas, de
una amplitud y riqueza asombrosa, muy valiosas para los interesados
en la historia de las ideas en general y de Rousseau en particular, dan
cuenta de la seriedad del estudio y no rompen la fluidez del relato.

El segundo capitulo, {La biografia si importa», analiza las trifulcas
personales, sobre todo con Diderot y Voltaire, y muestra que al tiempo
fueron luchas ideologicas. Ademas, se incluyen datos interesantes sobre
su biografia, como los relativas a Thérese Levasseur, la companera de
Rousseau hasta el final de su vida, y con la que contrajo matrimonio
después de décadas de convivencia. Senala Maria José Villaverde que
Thérese, ignorante y analfabeta, era menos inocente de lo que se piensa,
lo que quiza explique que a los amigos ilustrados de Jean-Jacques les
resultara incomprensible la convivencia con una joven tan distante del
circulo de las Letras. Tampoco comprendian el empeno de Rousseau
por residir aislado en el campo, alejado de la ciudad y de la vida social
parisina. Vivir en contacto con la naturaleza, algo que después puso de
moda, estaba lejos de las costumbres de los mds acomodados.

Sus contradicciones ya fueron sefaladas en su dia con motivo
de su Discurso Sobre las Ciencias y las Artes. Su cuestionamiento
elocuente de que las Ciencias y Artes no mejoran las costumbres, o
dicho de otro modo que el progreso de los conocimientos no con-
lleva el progreso moral, resultaba provocador. Y contradictorio, pues
concursaba a un Premio convocado por una Academia, la de Dijon,
que curiosamente gano6. Su postura le valié la fama de excéntrico
y suscité comentarios antagonicos desde 1751 hasta 1789. Profeta
para unos», «sofista para otros», la polémica posterior sobre su primer
Discurso, en la que intervino el mismisimo Rey de Polonia, se pro-
long6 durante anos. Después sobrevinieron las trifulcas personales y
la lucha ideologica.

Con acierto, Maria José Villaverde destaca lo sorprendente que re-
sulta que después de que Rousseau frecuentara el circulo de Diderot
durante casi quince afios se convirtiera en un antiphilosophe, una cues-

430



Critica de libros

tion retomada y desarrollada en el capitulo final del libro. La ruptura de
la amistad con Diderot se debié a multiples factores, en la época de la
estancia de Rousseau en 1” Ermitage (1756 y 1757), bajo la proteccion
de su amiga Madame d” Epinay. Fue también el momento de su amor
no correspondido con Madame Sophie d” Houdetot, a la que no sélo
dedicara cartas personales, también unas Cartas filosoficas que se cono-
ceran como Cartas Morales. Al comienzo sus amigos le disuadieron de
que se instalara en pleno invierno en 1” Ermitage, una casa de campo
en Montmorency, acompanado por Thérese y su madre. A Jean-Jacques
le molesto la intromision en su vida privada. Después, diversos malen-
tendidos propiciaron la ruptura con su protectora, Madame d Epinay, al
sentirse manipulado. Sus amigos le consideraron un ingrato y cuando
Diderot senald en una de sus obras «solo el malvado esta solo», Rous-
seau se sintié aludido. En definitiva, un «erdadero culebron», como
seflala Maria José Villaverde.

Con Voltaire la relacion fue desigual en sus inicios. Jean Jacques,
de formacion autodidacta, le habia admirado desde su juventud y le
envio su Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad
entre los hombres. El Patriarca», displicente, no valoré6 la tesis de la
bondad del <hombre natural> y contesté que por su edad no estaba
en condiciones de andar a cuatro patas. Poco después, con motivo
del terremoto de Lisboa y el Poema que Voltaire dedico al desas-
tre, Rousseau le escribié una carta, conocida como la Carta sobre
la Providencia. Ahi, a pesar de las iniciales formulas de cortesia se
situ6 como un igual, como un @amigo de la verdad» que se dirigia
a un filosofo. Le extrafaba el pesimismo de Voltaire que no ofrecia
consuelo alguno a las victimas del desastre y preferia su Poema sobre
la ley natural. Observaba que en el alcance de la tragedia habian
intervenido acciones humanas, como la altura de los edificios de la
ciudad que se derrumbaron. Con todo, al final de la carta marcaba
la diferencia entre los dos. Voltaire, repleto de bienes encontraba
que todo estaba mal, mientras que ¢€l, pobre y solitario, defendia la
Providencia y mantenia la esperanza de que un dia todo estaria bien.
Aparentemente Voltaire y Rousseau coincidian en su defensa de la
libertad y combatian la intolerancia y el fanatismo religioso, peros sus
trasfondos eran muy distintos, recuerda Maria José Villaverde. Rous-
seau, en nombre de la autenticidad, atacaba «el progreso y las secue-
las morales de la civilizacion»; Voltaire equiparaba la ausencia de la
civilizacion a barbarie. Jean-Jacques firmaba con su propio nombre,
al que anadia su condicion de «iudadano de Ginebra»; Voltaire era
un «irtuoso del seudonimo». Rousseau tenia experiencia de lo que

437



Critica de libros

implicaba ser un «iervo», y rechazaba pensiones de los reyes en nom-
bre de su independencia; Voltaire, un gran propietario, disfrutaba
del lujo y gozaba de la buena vida. El choque de personalidades y
sensibilidades estaba garantizado (p. 76). Sus personalidades y con-
cepciones resultaron incompatibles. A partir de la Carta a d” Alem-
bert de Rousseau, los desencuentros se intensificaron. Jean-Jacques
declar6é que aborrecia «como hombre a Voltaire», aunque admirara su
obra; «el Patriarca», no valord ni una sola de sus obras, ni se limitd a
aborrecerle. Le considerd un loco, charlatan, una <amenaza a los prin-
cipios de la Filosofia de las Luces» (p. 78), un «raidor Judas». Le culpo
de haber contribuido a la prohibicion de la Enciclopedia y el teatro
de Ginebra (p. 93); por su parte Rousseau le responsabilizé de no
haber podido recuperar su ciudadania de Ginebra y de ser complice
de sus perseguidores. Revel6 la autoria de Voltaire del Sermon de los
cincuenta, un panfleto agresivo contra el cristianismo. A partir de
entonces, Voltaire «se convirtio en su enemigo mas encarnizado». Dio
a conocer el abandono de sus hijos en el Hospicio, le llam6 bufon,
incluso apunt6 que era merecedor de la pena de muerte. En distintos
panfletos incidio en la contradiccion entre sus dichos y los hechos de
la vida de Jean-Jacques. Maria Jos¢é Villaverde destaca la «mala fe de
Voltaire» en las satiras que le dedico, como la Lettre au Docteur Pan-
sophe (p.105). Le difamo y denigré. Considerd que el motivo real por
el que Rousseau se distanciaba de los philosophes era su vanidad y
orgullo. A pesar de ello Jean-Jacques contribuy6 a la suscripcion para
erigir una estatua a Voltaire (p. 112). Vista la trifulca, desde luego «el
Patriarca» tampoco queda bien parado. Paradojas de la vida o broma
macabra, sus cenizas descansan junto a los restos de Voltaire, su ene-
migo mas feroz como queda retratado.

Tras la condena de E/ Contrato social y Emilio, después de haber
apedreado su casa de Modtiers, Jean Jacques también fue expulsado
de la isla de Saint Pierre, en el cantén de Berna, donde se habia re-
fugiado. Acepto la hospitalidad de Hume para instalarse en Inglaterra
en enero de 1766. Al poco tiempo Rousseau pensd que Hume habia
sido complice en una satira publicada en un periodico londinense y
vivié como un agravio su mediacion en la oferta de una pension del
rey Jorge III que rechazo.

En el tercer y ultimo capitulo, <Rousseau, santiliustrado?, destacan
cuestiones que conoce muy bien la autora del libro como especialista
en la época. Precisa que la frontera entre philosophes y antiphiloso-
phes era permeable» y «existian conexiones y puntos de vista simila-
res entre algunos sectores» (p. 160). En todo caso, estima que la obra

438



Critica de libros

de Rousseau se erige sobre una metafisica y una filosofia moral «mar-
cadamente diferente a la de los philosophes» (p. 165). El patriotismo
grecorromano de Jean-Jacques socavaba el corazéon del pensamiento
ilustrado, «el cosmopolitismo de la idilica Republica de las Letras»
(p. 190). Hijo de la ilustracion, se rebel6 contra el pensamiento ilus-
trado y aunque su bagaje intelectual proviniera de los philosophes la
linea de demarcacion entre ambos es clara (p. 167). Fue una extrana
anezcla de moralista en la tradicion de Montaigne y precursor del
romanticismo», que se interesé por conocer solo lo que es util al ser
humano, de ahi que se sintiera diferente en caracter y valores de los
philosophes.

Con respecto a su postura sobre la mujer, Jean Jacques también
se diferencioé de la mayoria de los Enciclopedistas, sefiala Maria José
Villaverde. Aunque se movio en el entorno enciclopedista y se rela-
cion6 con mujeres cultas, consideraba que el destino de la mujer es
ser esposa y madre, y en sus relatos de ficcion las mujeres se ven
destinadas a una vida de sacrificio. A pesar de ello, no todos los his-
toriadores comparten la tesis del antifeminismo.

Finalmente, Maria José Villaverde que no ha ahorrado las criticas
a Rousseau y nos recuerda que su legado politico pasa por Robes-
pierre, también se muestra cercana al <hombre de carne y hueso».
Senala que Jean Jacques fue un ser sensible y orgulloso, que se decia
sin familia y sin patria», «un hombre sufriente y perseguido lleno de
resentimiento social, un inadaptado en guerra con su sociedad», un
plebeyo que se rebel6 contra las relaciones de mecenazgo» (p. 195).

En sintesis, queda retratado el personaje y sus contrastes y que
fuera tan aclamado como vilipendiado, «siempre por delante o detrds
de su época». Recomiendo vivamente la lectura de este libro que se
convertird en una referencia indispensable para conocer a Rousseau
y situar en su justa medida los conflictos mantenidos con sus con-
temporaneos, el odio y la idolatria que despertd, tanto por sus ideas
como por su forma de ser. Después de todo el recorrido, no extrafa
el acuerdo entre los especialistas en un punto: fue uno de los autores
mas inclasificables, complejos y contradictorios del Siglo de las Luces,
como bien se recoge en el libro.

Alicia Villar Ezcurra
https://orcid.org/0000-0002-0590-1620

439



Condiciones generales de colaboracion

1) DIALOGO FILOSOFICO solicita los articulos de las secciones El estado de la cuestion y Reflexion y
critica. Las condiciones de presentacion de los mismos son las siguientes:
1. Extension y caracteristicas de El estado de la cuestion: Entre 20 y 25 hojas DIN A4 con letra
Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio. Debera ser un articulo de investigacion que
presente de manera panordmica y objetiva un problema, con amplia informacién de corrientes y
posturas diversas, asi como de bibliografia, pero sin que prevalezca la posicion subjetiva del autor.
Las normas tipograficas, de citas y presentacion son las mismas que las indicadas en la seccion II.
2. Extension y caracteristicas de Reflexion y critica: Un miximo de 15 hojas DIN A4 con letra
Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio. Debera ser un articulo de posicionamiento
personal en discusion con alguno de los temas tocados en El estado de la cuestion, donde aparezca
la subjetividad del autor. Las normas tipograficas, de citas y presentacion son las mismas que las
indicadas en la seccion II.
1D DIALOGO FILOSOFICO acepta trabajos inéditos en las secciones Agora y Diddctica, asi como en las
subsecciones Acontecimientos y Critica de libros. La publicacion de dichos trabajos estd exclusivamente sujeta
a decision del Consejo de Redaccion de la revista, que en el caso de los articulos procederd por un sistema de
evaluacion ciega segun el juicio de dos evaluadores externos, y de un tercero si hay desacuerdo. El periodo
de embargo es de 12 meses. Tratindose de articulos para Agora o Diddctica tendrin preferencia aquellos
cuyo contenido no sea meramente histérico y expositivo, sino que reflexionen de manera original sobre los
problemas reales o dialoguen creativamente con los pensadores y las corrientes filosoficas presentes y pasadas.

DIALOGO FILOSOFICO establece las siguientes normas de entrega de los originales:

1. Extension maxima: 15 hojas DIN A4 con letra Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio.

2. Caracteres: latinos en presentacion normal. La letra negrita se usard sélo para el titulo del articulo
y el nombre del autor, nunca en el cuerpo del texto.

3. Restiimenes: uno en espanol y otro en inglés con extension maxima de 100 palabras cada uno. Se
acompanardn de cinco palabras clave en el trabajo. En espanol e inglés, Titulo en inglés.

4. Citas literales: se abrirdn y cerraran con comillas de dngulo (). Si dentro de la cita hay otra citacion
se usardn comillas voladas (“). Para una citacién dentro de esta dltima se empleardn comillas simples ().

5. Guiones largos y paréntesis: el guion largo (-) tiene un empleo similar al del paréntesis. Debera haber
uno de apertura y otro de cierre y, en ambos casos, ird pegado —y no separado— a la palabra que le sigue o
precede. Si una parte de un texto entre paréntesis debe ponerse a su vez entre paréntesis se usaran corchetes ([ ]).

6. Referencias y citas bibliogrificas a pie de pagina. Diilogo filosofico permite dos modos de
citacion MLA y APA.

* APA 7:

— Remite al lector a la bibliografia final. Las citas deben ir entre paréntesis con el nombre del autor, afio

de publicacion y la pagina o pdginas correspondientes. Ejemplo:

* (Koselleck, 1995, p.335) o (Koselleck, 1995, pp.335-337).

— La bibliografia se citard por orden alfabético, teniendo en cuenta el apellido del autor, que siempre

aparecerd en versalita.

* MLA:

— Remiten al lector a una nota a pie de pagina que contiene toda la informacion de la fuente. Ejemplo:

* Descartes, René: Las pasiones del alma. Tecnos, Madrid, 1997, p. 20.
- Si se presenta bibliografia al final del articulo, se citardn las fuentes conforme al modelo senalado.
Ejemplo:

* Descartes, René: Las pasiones del alma. Tecnos, Madrid, 1987.

7. Bibliografia: si el articulo incluye una bibliografia al final, se citardn las fuentes conforme a los
criterios tipograficos y ortogrificos expresados en el apartado 6.

8. Consignacién de originales: es imprescindible enviar una copia en papel a la redaccién DIALOGO
FILOSOFICO, Apdo. 121, 28770 Colmenar Viejo (Madrid). También es necesaria una version electronica del
trabajo, en formato word o rtf, enviada en disquete o por via e-mail. En ambas formas de presentacion
deberdn constar direccion postal, teléfono y correo electrénico institucional del autor. Las normas editoriales
en uso imponen también que al final del articulo se haga constar la institucion para la que el autor trabaja.

9. Relacién posterior con la revista: DIALOGO FILOSOFICO dari acuse de recibo de los trabajos no
solicitados. Tratindose de un articulo, mas adelante se comunicara al autor el fallo del Consejo de Redaccion
acerca de su publicacion. En caso de ser aceptado, el Consejo de Redaccion no se compromete a notificar
al autor en qué nimero de la revista serd publicado.

10. Obligaciones y derechos: el autor de un trabajo destinado a DIALOGO FILOSOFICO se obliga a no
enviarlo a ninguna otra publicacion. Si se detecta su aparicion en otro medio se procederd inmediatamente a
su exclusion del proceso de seleccion o publicacién. A su vez, el autor de un trabajo publicado en DIALOGO
FILOSOFICO recibird 20 separatas del mismo y un ejemplar del nimero en el que figura.

11. Criticas de libros: Deben hacerse constar los datos bibliograficos completos del volumen recensionado,
incluyendo el nimero de paginas y sin notas a pie de pagina. Se privilegiardn las criticas de libros sobre las
recensiones laudatorias. Se estimard adecuado un maximo de entre tres y cuatro paginas DIN A4 con letra Times
New Roman de 12 puntos a espacio y medio y con las condiciones tipograficas senaladas en los puntos 4 y 5.

12. Noticias relativas a congresos: DIALOGO FILOSOFICO agradece el envio de informacién acer-
ca de congresos de filosofia y, eventualmente, pequenas cronicas firmadas para la subseccion Acontecimientos.
En las crénicas se estimard adecuado un maximo de entre tres y cuatro paginas DIN A4 con letra Times New
Roman de 12 puntos a espacio y medio y con las condiciones tipogrificas sefialadas en los puntos 4 y 5.






