
123

PENSAR LA POLÍTICA EDUCATIVA

El estado de la cuestión: J. M. VALLE, M. REYES CASTRO.  
Reflexión y crítica: F. LÓPEZ RUPÉREZ, J. MARTÍNEZ BONAFÉ. 
Ágora: R. GONZÁLEZ-MARTÍN, L. SERRANO GREGORIO.  
Didáctica: E. UGENA PANADERO, C. GOZALO MARTÍNEZ. 
Informaciones.

N.º 123 Septiembre/Diciembre 2025



Diálogo Filosófico
Revista cuatrimestral de reflexión, crítica e información  

filosóficas editada por Diálogo Filosófico®.

Diálogo Filosófico articula su contenido en artículos solicitados en torno a un tema o 
problema filosófico de actualidad en las secciones «Estado de la cuestión» y «Reflexión y 
crítica». Además, publica siempre artículos no solicitados en la sección «Ágora» (filosofía en 
general) y ocasionalmente en la sección «Didáctica» (relacionada con la enseñanza de la 
filosofía y la filosofía de la educación). Privilegia los de contenido no meramente histórico 
y expositivo, sino que reflexionan de manera original sobre los problemas reales o dialogan 
creativamente con los pensadores y las corrientes filosóficas presentes y pasadas. Dichos 
artículos pasan por un proceso de evaluación ciega por pares. Asimismo, acepta el envío de 
recensiones que recojan una confrontación crítica con libros de reciente publicación.

Director: Antonio Jesús María Sánchez Orantos (Universidad Pontificia Comillas).

COMITÉ DE DIRECCIÓN

Juan Jesús Gutierro Carrasco (Universidad Pontificia Comillas. ESCUNI Centro Universitario de 
Educación), Alberto Lavín Fernández (IE University), Mario Ramos Vera (Universidad Pontificia 
Comillas).

COMITÉ CIENTÍFICO

Vittorio Possenti (Universitá degli Studi di Venezia), Erwin Schadel (Otto-Friedrich Universität 
Bamberg), Mauricio Beuchot (Universidad Nacional Autónoma de México), Adela Cortina 
(Universidad de Valencia), Jean Grondin (University of Montreal), Charles Taylor (McGill Uni-
versity), João J. Vila-Chã (Universidade Católica Portuguesa), Miguel García-Baró (Universidad 
Pontificia Comillas), Peter Colosi (The Council for Research in Values and Philosophy).

CONSEJO DE REDACCIÓN

José Luis Caballero Bono (Universidad Pontificia de Salamanca), Ildefonso Murillo (Universidad 
Pontificia de Salamanca), José M.ª Vegas Mollá (Seminario Diocesano de San Petersburgo), 
Ignacio Verdú (Universidad Pontificia Comillas), Jesús Conill (Universidad de Valencia), 
Camino Cañón Loyes (Universidad Pontificia Comillas), Félix García Moriyón (Universidad 
Autónoma de Madrid), Juan Antonio Nicolás (Universidad de Granada), Juan J. García Norro 
(Universidad Complutense de Madrid), Agustín Domingo Moratalla (Universidad de Valencia), 
Leonardo Rodríguez Duplá (Universidad Complutense de Madrid), Isabel Beltrá Villaseñor 
(Universidad Francisco de Vitoria), Alicia Villar Ezcurra (Universidad Pontificia Comillas), Pilar 
Domínguez (Universidad Autónoma de Madrid), Clara Fernández Díaz Rincón (Colegio Fray 
Luis de León. Madrid), Félix González Romero (IES Nicolás Copérnico. Madrid).

Administración:  
M.ª Jesús Ferrero

Dirección y Administración DIÁLOGO FILOSÓFICO
Corredera, 1 - Apartado de Correos 121 - 28770 COLMENAR VIEJO (Madrid)

Teléfono: 610 70 74 73 
Información Electrónica: dialfilo@hotmail.com

www.dialogofilosofico.com 

Esta revista está indexada en LATINDEX, RESH, CARHUS+,  
ISOC, DICE, MIAR, FRANCIS, PASCAL, CIRC, DULCINEA,  

The Philosopher’s Index, International Philosophical Bibliography,
International Directory of Philosophy.

Edita:  
DIÁLOGO FILOSÓFICO / PUBLICACIONES CLARETIANAS

PRECIOS SUSCRIPCIÓN EN PAPEL (2025)
Número suelto: 16 euros (IVA incluido)

Suscripción anual: España: 34 euros (IVA incluido)  
/ Extranjero: 42 euros (correo normal)

EN PORTADA: imagen sin título tomada de internet.
I.S.S.N.: 0213-1196 / Depósito Legal: M.259-1985



Diálogo Filosófico

Año 40 Septiembre/Diciembre III/25

Presentación..................................................................................................  297

El estado de la cuestión

M. VALLE, J., REYES CASTRO, M.: El sistema educativo español: apuntes 
evolutivos. Sombras y luces para un futuro de esperanza ................... 298

Reflexión y crítica

LÓPEZ RUPÉREZ, F.: Hacia un enfoque racional de las políticas  
educativas. Cuatro hitos fundamentales ............................................. 343

MARTÍNEZ BONAFÉ, J.: Pensar las políticas de la Educación (Con más  
perplejidad, las preguntas de siempre) ..................................................  359

Ágora

GONZÁLEZ-MARTÍN, R., SERRANO GREGORIO, L.: Que la filosofía no llegue 
tarde a la educación digital: desarrollo de las políticas educativas, 
necesidad y posibilidades ................................................................... 377

Didáctica

UGENA PANADERO, E., GOZALO MARTÍNEZ, C.: El epicureísmo en las escue-
las públicas de hoy. Un proyecto de centro en torno a la amistad 
helenística ......................................................................................... 403



Informaciones

Crítica de libros ............................................................................................  421
LECHTERMAN, Theodore M.: The Tyranny of Generosity: Why  

Philanthropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix  
It (Fernando Rodríguez Fernández).

ALFIERI, F.: Edith Stein. Teresa Benedetta della Croce (1891-1943). 
Dottore della Chiesa. (Edith Stein. Teresa Benedicta de la Cruz 
(1891-1943) ( José Luis Caballero Bono).

MARINA, José Antonio: Historia universal de las soluciones. En 
busca del talento político (Ildefonso Murillo).

MARÍN MENA, Tomás Jesús: Alteridad y Amor. Estudio de ontología 
trinitaria (Miguel Ángel Velasco, cmf).

VILLAVERDE RICO, María José: Rousseau visto por sus contemporáneos: 
odio e idolatría (Alicia Villar Ezcurra).

Noticias de libros ..........................................................................................  441



 421

Crítica de libros

LECHTERMAN, Theodore M.: The Tyranny of Generosity: Why Philan-
thropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix It. Oxford 
University Press, Oxford, 2022. 263 pp.

Theodore M. Lechterman, investigador y divulgador formado en 
Princeton y Stanford, ofrece en: The Tyranny of Generosity: Why Phi-
lanthropy Corrupts Our Politics and How We Can Fix It, una argu-
mentación cuidadosa y detallada, que va desde lo general a lo par-
ticular, configurando una obra ambiciosa, en torno al debate norma-
tivo sobre la filantropía, abordando su particular lugar dentro de las 
democracias occidentales contemporáneas. Lechterman no parte de 
una crítica simplista sobre las donaciones privadas, sino que indaga 
en profundidad desde la filosofía, la legislación y la política, sobre 
las condiciones que hacen de la filantropía una virtud cívica, estable-
ciendo los límites para ello y abordando su extralimitación al con-
vertirse en un poder privado que subvierte los ideales democráticos 
ampliamente consensuados en estas sociedades. 

Desde el inicio del libro, Lechterman pone en tela de juicio la 
reacción pública habitual ante la filantropía de los grandes donantes 
¿se debe agradecer cualquier tipo de filantropía proveniente de multi-
millonarios como Mackenzie Scott, Warren Buffett o Jeff Bezos? O tal 
vez ¿deberíamos preguntarnos si estos gestos enmascaran relaciones 
estructurales de poder que podrían acabar socavando la igualdad po-
lítica? Lechterman defiende que la filantropía, incluso siendo bienin-
tencionada, corre el riesgo de tomar decisiones propias sobre polí-
ticas fundamentales, traspasando procesos democráticos de decisión 
social a manos privadas, que a lo largo de la historia han demostrado 
ser poco transparentes y desigualmente distributivas. 

El autor emplea ocho capítulos para articular su tesis, examinan-
do en cada uno de ellos una faceta diferente del problema. La co-
lumna vertebral de la obra es la tensión existente entre la soberanía 
democrática y la filantropía privada. Poniendo en duda la acción 
filantrópica como moralmente encomiable, Lechterman propone una 
evaluación institucionalista: la forma correcta de medir el valor de la 
filantropía se debe medir mediante su compatibilidad con la justicia 
democrática. 



Crítica de libros

422 

Destaca por su originalidad el quinto capítulo «In Usufruct to the 
Living», en el que Lechterman actualiza una idea de Thomas Jeffer-
son, basada en que cada generación tiene el derecho a decidir sobre 
sus asuntos y sus políticas públicas, sin estar atada de ningún modo 
por los deseos de las generaciones pasadas. Desde esta perspectiva 
critica duramente los instrumentos legales que actualmente permi-
ten a los filántropos condicionar el uso de sus recursos a una etapa 
posterior a su muerte, a través de instituciones como los charitable 
trust o los donor-advised funds. Para Lechterman, estos mecanismos 
perpetúan formas de dominación que no son acordes a la altura de 
los tiempos posteriores a la muerte del donante, pero siguen influi-
dos por su mentalidad filantrópica, contraviniendo el principio de 
autogobierno intergeneracional. 

Los demás capítulos complementan esta tesis desde diferentes 
ángulos, el segundo capítulo plantea el problema de la soberanía 
popular confrontada al poder privado de los donantes; el tercer y 
cuarto capítulo analizan el potencial de las donaciones para sustituir, 
distorsionar y condicionar funciones propias del estado moderno y 
que podrían ir en detrimento de la equidad política; el sexto capí-
tulo muestra una crítica a los límites del altruismo eficaz; el séptimo 
capítulo diserta sobre la problemática de la filantropía corporativa 
desde un enfoque libertario; el octavo y último capítulo recoge una 
serie de propuestas institucionales para reformular la filantropía en 
el contexto actual, sin renunciar a ella, pero subordinada siempre al 
ideal democrático. 

El resto de capítulos complementan esta tesis desde ángulos di-
versos: el capítulo 2 introduce el problema de la soberanía popular 
frente al poder privado de los donantes; el 3 y el 4 analizan cómo 
las donaciones pueden sustituir, distorsionar o condicionar funciones 
estatales en detrimento de la equidad política; el capítulo 6 ofrece 
una crítica a los límites del altruismo eficaz; el 7 problematiza la filan-
tropía corporativa desde un enfoque libertario; y el capítulo 8 recoge 
propuestas institucionales para reformular la filantropía sin renunciar 
a ella, pero subordinándola al ideal democrático.

De la crítica a la proactividad para proponer alternativas, median-
te medidas concretas. Entre estas se encuentra la limitación de la 
duración legal de los fondos filantrópicos a perpetuidad, esquemas 
progresivos para igualar la capacidad de influencia política de los 
grandes filántropos o fomentar un marco regulatorio robusto que 
facilite y favorezca la transparencia y rendición de cuentas de las 



Crítica de libros

 423

fundaciones privadas. Con estas medidas, se conseguiría subordinar 
la filantropía al ideal democrático de cada generación, sin abolir esta. 

Una de las grandes ideas del libro es la crítica que Lechterman 
hace sobre la «eficacia altruista» cuyo máximo representante es Peter 
Singer. Se reconoce el mérito moral de intentar maximizar el bien, 
señalando que este enfoque ayuda a despolitizar la pobreza y ayuda 
a tratar a los beneficiarios como meros objetos, sin estar dotados de 
voz ni agencia política. Para Lechterman, una filantropía efectiva es 
aquella que puede ser compatible con graves injusticias estructura-
les, si no existe el cuestionamiento del marco institucional que las 
permite. 

En el libro también se critica la filantropía corporativa. El enfo-
que parte de una interpretación alternativa de un escrito de Milton 
Friedman, quien sugiere desde una perspectiva libertaria, el cues-
tionamiento de la legitimidad sobre la capacidad de las empresas 
para decidir sobre los bienes públicos, sin un control democrático. 
Las grandes fundaciones dependientes de corporaciones están según 
Lechterman lejos de ser una solución ética al capitalismo, pudiendo 
reforzar su peor faceta, la conversión del poder económico en poder 
político. 

Lechterman no evade las objeciones más serias que se puedan 
oponer a su planteamiento. Así reconoce que, en estados frágiles o 
autoritarios, la filantropía ha sido históricamente una fuente de in-
novación y provisión de bienes públicos comunes. Incluso en tales 
casos, insiste Lechterman, debe evaluarse de forma crítica el impacto 
público y la contribución a la erosión de las condiciones mínimas 
que permitan y favorezcan una vida democrática. 

Tomando como referente la perspectiva filosófica, The Tyranny of 
Generosity, se inserta en la tradición del contractualismo democráti-
co, en línea con el pensamiento de filósofos como Rawls, Pettit y An-
derson. La idea que vertebra el texto es que la legitimidad política no 
solo requiere resultados justos, sino también procesos justos. Cuando 
la filantropía sustituye a la deliberación pública, por decisiones uni-
laterales de individuos o grupos de individuos, cuyo denominador 
común es un elevado patrimonio, socava la legitimidad democrática, 
a pesar de producir resultados aparentemente positivos. 

A modo de conclusión, el libro de Lechterman supone una con-
tribución innovadora, lúcida, rigurosa y ante todo provocadora, res-
pecto de la filosofía política contemporánea. Supone una invitación a 
repensar y reinventar las fronteras entre lo público y lo privado, entre 
la justicia institucional y la virtud individual. El contexto temporal 



Crítica de libros

424 

tiene gran relevancia, en un tiempo en que la filantropía ha alcanza-
do niveles de influencia económica y social sin precedentes y llega 
a presentarse como una alternativa más eficiente al Estado. En este 
contexto, Lechterman propone con firmeza que no toda generosidad 
es virtuosa ni toda filantropía es inocente ni pro-bono. 

El libro supone una invitación de Lechterman a mirar la filantropía 
con un doble filtro. Una sugerencia de revisar al caballo regalado no 
solo los dientes, sino la silla, las riendas y sobre todo al jinete que lo 
monta. Una lectura imprescindible para quienes toman en serio tanto 
la justicia social como la democracia. 

En definitiva, el libro de Lechterman constituye una contribución 
lúcida, rigurosa y provocadora a la filosofía política contemporánea. 
Invita a repensar las fronteras entre lo privado y lo público, entre la 
virtud individual y la justicia institucional. En un tiempo en que la 
filantropía ha alcanzado niveles de influencia sin precedentes –y a 
menudo se presenta como una alternativa eficiente al Estado– esta 
obra recuerda con firmeza que no toda generosidad es virtuosa, ni 
todo altruismo es inocente.

Lechterman nos obliga a mirar el caballo regalado no sólo a la boca, 
sino a la silla, las riendas y, sobre todo, al jinete. Una lectura imprescin-
dible para quienes se toman en serio la justicia y la democracia.

Se trata, por lo tanto, de una obra altamente indicada para quienes 
pretenden acercarse por primera vez al concepto y estudio de la filan-
tropía desde una perspectiva filosófica. Si bien entraña cierta comple-
jidad conceptual, la claridad en la redacción y la excelente definición 
de la estructura, sumada a ejemplos de actualidad, lo convierte en 
una introducción a la vez exigente pero accesible al debate contem-
poráneo sobre tensiones entre justicia pública y generosidad privada. 

Fernando Rodríguez Fernández

ALFIERI, Francesco (coord.): Edith Stein. Teresa Benedetta della 
Croce (1891-1943). Dottore della Chiesa. (Edith Stein. Teresa 
Benedicta de la Cruz (1891-1943). Doctora de la Iglesia). Hu-
manitas. Rivista Bimestrale di Cultura. Morcelliana, Brescia, 
2024. 459 pp.

El presente volumen, que une los números primero y segundo de 
la revista Humanitas en el año 2024, fue diseñado para que coinci-
diera con el octogésimo aniversario de la muerte de Edith Stein, aun-



Crítica de libros

 425

que finalmente quedó algo atrasada su publicación. Y se asocia a la 
petición hecha al anterior Pontífice de nombrar a Edith Stein doctora 
de la Iglesia. En este sentido, las primeras contribuciones, de Fran-
cesco Alfieri, John Sullivan y Christof Betschart inciden en el sentido 
de este nombramiento. No sabemos en qué quedará esta propuesta 
con el acceso al solio pontificio de un nuevo papa. Pero eso no resta 
valor a los trabajos aquí recogidos. 

Son trabajos que testimonian una puesta en diálogo de Edith Stein 
con otros autores. En el terreno de la filosofía se amplían las com-
paraciones usuales a autores como Ernst Cassirer, Henri Bergson o 
Iris Murdoch. En el de la literatura encontramos acercamientos con 
Gertrud von Le Fort y Goethe. La confrontación con el pensamiento 
teológico se extiende al musulmán Rabia al-Adawiyya (s. VIII) y a la 
teología dialéctica de Erik Peterson (s. XX). Y el campo de la mística 
da para poner en diálogo a la discípula de Husserl con Clara de Asís 
o con Catalina de Cardona. 

El panel de autores que toman parte en el volumen es llamativo, 
con un total de treinta y cinco. Sin embargo, cuesta aceptar fácilmen-
te la indicación verbal que nos hizo Francesco Alfieri de que en él 
están «los mejores». Nos hubiera gustado ver colaboraciones de Joa-
chim Feldes o de Tonke Dennebaum, que han hecho aportaciones 
significativas en los últimos años, sobre todo el primero. Con todo, 
es cierto que, estando todas las contribuciones en lengua italiana, la 
selección de autores ha cuidado el carácter internacional. Incluyendo 
a tres españoles.

Como es difícil no ya valorar, sino ni siquiera leer todo el volu-
men, y como uno no quiere incurrir en agravios comparativos, lo 
único que pretendo en esta recensión es llamar la atención sobre 
dos capítulos que considero, no diré buenos, sino verdaderamente 
magistrales. Con esto estoy sugiriendo que si un estudioso de Edith 
Stein no tuviera tiempo de leer todo, al menos no se arrepentiría de 
leer estas dos contribuciones.

La primera contribución de rango magistral es la de Rainer Sch-
midt, titulada «La morte di Edith Stein nel campo di concentramento 
di Auschwitz-Birkenau. Alla ricerca delle sue tracce». En rigor no se 
trata de un texto nuevo, sino del mismo texto, con alguna añadidura, 
que ya publicó Schmidt en el Edith Stein Jahrbuch de 2022, titulado: 
«Zum Tod der hl. Edith Stein im KZ Auschwitz-Birkenau». Aquella 
investigación que vio la luz en noviembre de 2022 representa una 
de las aportaciones historiográficas más importantes en la Edith Stein 
Forschung de los últimos años. La progresiva apertura de los archivos 



Crítica de libros

426 

de Bad Arolsen, que en la red es solo parcial y desde 2014, es lo que 
ha permitido a Rainer Schmidt realizar esta importante indagación 
que cuestiona que Edith Stein haya muerto el 9 de agosto de 1942 y 
que haya llegado precisamente ese día a Auschwitz. Lo que el sentido 
común dicta es que la llegada debió producirse el 8 de agosto. Y lo 
que la documentación existente fundamenta es que Edith sobrevi-
vió durante un año completo en el campo de concentración. Habría 
muerto, entonces, el 9 de agosto de 1943. Esa es la fecha que apare-
ce en los registros de transporte recogidos en el último documento 
sobre los prisioneros, el elaborado en Auschwitz (no en Westerbork). 
Un documento que muchos pensábamos perdido, y que los fami-
liares de la carmelita nunca tuvieron oportunidad de ver. Pero que 
hoy es el único de los accesibles sin traba en internet en los fondos 
relativos a las hermanas Edith y Rosa Stein. Es esta última, en cambio, 
la que habría muerto el día de la llegada, y de hecho las hermanas 
están en listas de transporte distintas, por más que los números que 
les adjudicaron en Westerbork sean consecutivos. 

Schmidt hace una brillante exposición de cómo se produjo el 
equívoco. La primera biógrafa de Stein, Teresa Renata Posselt, estu-
vo ante la fecha correcta de la muerte, pero le pareció extraña. Al 
preguntar a la Cruz Roja holandesa, desde allí admitieron de manera 
precipitada y errónea que habían cometido un fallo. Sin embargo, 
no había tal. De haber perseverado en la fecha inicial, Posselt podría 
haber averiguado más entre exprisioneros que efectivamente habían 
conocido a Edith en el campo. El autor de toda esta investigación 
que no abruma, pero convence, es bastante modesto al declarar, tras 
la documentación aportada, que al menos debemos estar abiertos a 
la posibilidad de que Edith no muriese en la fecha que hasta ahora 
hemos creído. Desde aquí, en cambio, nos unimos al coordinador 
del volumen, Francesco Alfieri, que en el título del mismo ha puesto 
como fechas de nacimiento y muerte las de 1891 y 1943. Estamos 
convencidos de que cualquier biografía actualizada deberá contar 
con esta investigación, ahora en lengua italiana. Algo que no sucede, 
pongamos por caso, en la muy gruesa de la periodista Irene Chikiar 
Bauer, con buenas perspectivas de venta, pero no cercana a la inves-
tigación especializada. 

La segunda contribución a la que reconozco rango magistral es la 
de Daniele de Santis, que lleva el sugestivo –y asaz largo– título «“Ce-
sare in un villaggio”. Appunti su Edith Stein, Jean Hering e il nucleo 
dell’essenza (con riferimento a Friedrich Gundolf)». Tampoco este 



Crítica de libros

 427

es un texto originalmente pensado para el volumen. Es parte de un 
trabajo más amplio.

Dejando a un lado la referencia a F. Gundolf, el texto nos informa 
de cuál era la tesis doctoral de Jean Hering, que sin duda Edith Stein 
leyó. Se trata de Lotzes Lehre vom A priori. Eine philosophische Stu-
die, original de 1914 y encontrada hace pocos años. Pensemos que, 
todavía en 2016, Joachim Feldes dudaba, en su recomendable obra 
Das «Phänomenologenheim», sobre dónde ubicar cronológicamente 
esta tesis. 

Pues bien, lo verdaderamente relevante es que De Santis localiza 
en la tesis de Hering la fuente directa de donde Edith Stein toma el 
concepto de núcleo de la esencia o núcleo de la persona. A todos nos 
ha llamado la atención ese concepto de Kern (núcleo) tan singular 
en escritos como Causalidad psíquica. Núcleo de la esencia designa 
un conjunto de elementos fundamentales cuya presencia, dentro de 
la esencia, la torna comprensible como un conjunto unitario según 
leyes a priori. La tesis de Hering da como único ejemplo el «carácter 
de un personaje histórico», mencionando a Julio César. Y Stein ha-
bla en su tesis doctoral de la esencia individual de Julio César, que 
permanece si éste está en una aldea en lugar de en Roma, o bien 
transportado al siglo XX. Al paso que también, en su escrito sucesivo 
sobre fundamentación de la psicología, asocia los rasgos de carácter 
al Kern (bien que adoptando una comprensión peculiar del carácter). 
Todo indica que el «núcleo de la esencia» (Wesenskern) ha sido in-
troducido por Hering para garantizar la posibilidad de la indagación 
científica sobre los objetos individuales. Y De Santis todavía localiza 
en la Historia de Roma, de Theodor Mommsen, la fuente de la idea 
de «núcleo esencial» y hasta el ejemplo mismo de César. Observemos 
que todo esto es mucho más de lo que se ha averiguado sobre el 
origen del concepto de fuerza vital (Lebenskraft) empleado por la 
autora, que sigue siendo oscuro pese a las sugerencias de Karl Schu-
hmann o de Christof Betschart. 

Antes de concluir, tal vez es interesante avisar de que el volumen 
contiene varios trabajos en relación con el pensamiento educativo de 
Edith Stein, que tal vez deberían conocer quienes se interesan por esa 
vertiente de la autora. Y celebramos que, tanto estas como las dos 
contribuciones más recomendables, se hallen en una lengua segura-
mente más accesible para la mayoría de los hispanohablantes que la 
lengua materna de la filósofa homenajeada.

José Luis Caballero Bono



Crítica de libros

428 

MARINA, José Antonio: Historia universal de las soluciones. En bus-
ca del talento político. Ariel, Barcelona, 2024. 334 pp.

El título de este libro de José Antonio Marina, Historia universal 
de las soluciones, puede sorprendernos por su amplitud sin límites. 
Pero nuestra atención al subtítulo, En busca del talento político, nos 
hace caer en la cuenta de que se restringe esa historia al ámbito de 
la política. Lo que pasa es que su diseño de la Gran Política abre un 
ámbito muy amplio de solución de los problemas humanos.

Su objetivo no deja de ser ambicioso. Y Marina mismo lo reco-
noce desde el principio. Manifiesta su admiración por las personas 
resueltas, que avanzan decididas a la solución de problemas. Ha lle-
gado a la conclusión de que habría tenido el acierto de haber des-
cubierto uno de los grandes poderes de la inteligencia y de que, por 
consiguiente, «deberíamos crear una cultura de las soluciones, para 
aumentar nuestra capacidad de enfrentarnos con problemas persona-
les, afectivos, sociales, económicos, políticos o éticos, en los que con 
facilidad naufragamos» (p. 10). Pues valora la filosofía no tanto por 
su capacidad de plantear problemas, lo cual es necesario, sino por su 
capacidad de ofrecer soluciones.

Piensa que la Ciencia de la Evolución de las Culturas, en la que 
trabaja desde hace años, es «una crónica de las soluciones que la 
humanidad ha inventado a lo largo de la historia». Prescindiendo de 
otras soluciones (científicas, técnicas, etc.), en este libro centra su 
atención en las soluciones que «derivan de la necesidad de buscar la 
felicidad en la convivencia». Es un libro sobre política, «pero no sobre 
esa política agitada que lucha por el poder, sino sobre la Gran Polí-
tica, empeñada en la felicidad de esos seres vulnerables y agresivos, 
admirables y peligrosos, que constituimos la especie humana» (p. 11). 
Con sus análisis y reflexiones, quiere ayudar a desarrollar nuestra 
capacidad heurística o capacidad de encontrar soluciones. Nos dice 
que saber plantear problemas e ignorar su solución es como haber 
descubierto el mar y no saber navegar.

Plenamente consciente de que necesitamos tener buenos polí-
ticos, gobernantes y gobernados, capaces de poner en práctica la 
Gran política que nos permita alcanzar la «pública felicidad», inten-
ta diseñar las líneas de una Academia del Talento Político, donde 
puedan formarse los políticos. La llama Academia en recuerdo de la 
Academia donde Platón intentó educar a los políticos. Organiza su 
Academia del Talento Político en dos escuelas coordenadas: Escuela 
de Gobernantes, para los que quieren dedicarse a las funciones de 



Crítica de libros

 429

gobierno de la sociedad; y Escuela de Gobernados (de los ciudada-
nos que integran la sociedad civil).

A lo largo del libro, repite como si fuese un estribillo la pregun-
ta: ¿cómo debería ser una heurística de la Gran Política? Es decir, 
¿cómo presentar la búsqueda de soluciones en la Gran Política, que 
comprende dentro de sí la Ética y que se distingue de la Política en-
tendida como lucha por el poder? La competencia heurística abarca 
la identificación de problemas y la búsqueda de soluciones. Y nos 
advierte que la Gran Política «necesita elegir bien sus criterios de 
evaluación de las soluciones, porque de lo contrario puede conducir 
a atrocidades como el Terror de la Revolución francesa, de la época 
nazi, de la revolución comunista o del Gran Salto Adelante de Mao» 
(p. 62). Toda su argumentación caería si no encontramos un buen cri-
terio de evaluación de las soluciones, pues las opciones son variadas 
y a veces difíciles de elegir. 

Los cinco capítulos de la primera parte tratan de iniciarnos en 
el aprendizaje de la política y culmina en el capítulo quinto, donde 
Marina nos expone con amplitud la tesis de este libro. Analiza, entre 
otros elementos, dos conceptos fundamentales para la Gran Política: 
la felicidad pública y la justicia, que es la herramienta para conse-
guirla. Marina llama felicidad pública al «conjunto de las mejores 
soluciones que se nos han ocurrido para resolver los problemas de 
la convivencia» (p. 85), que sería una condición imprescindible de 
la felicidad privada. La tesis que defiende en este libro para superar 
los enfrentamientos humanos es que nuestra inteligencia trate de 
convertir los conflictos en problemas, sustituyendo el afán de vencer 
por el deseo de solucionar. El éxito de la transición de la dictadura 
de Franco a la democracia fue posible porque no se planteó como 
conflicto sino como problema, que se resolvió.

La Academia del Talento Político sobre cuya construcción tratan 
los cuatro capítulos de la segunda parte pretende educar a los po-
líticos para alcanzar ese objetivo. Intenta responder a una pregunta 
que nos atañe a todos: ¿cómo debería ser un político para que pu-
diera cumplir adecuadamente la función de liderar la Gran Política? 
Marina considera importante tanto la educación de los gobernantes 
como de los gobernados. Se detiene a aplicar su pensamiento sobre 
la Gran Política a los temas de la guerra y de la paz, y al conflicto de 
Cataluña.

En la última parte, la tercera, asistimos al desarrollo de los intentos 
de solución de los ocho problemas universales que ha identificado 
a partir del estudio de las diferentes culturas: 1) el valor de la vida 



Crítica de libros

430 

humana; 2) la relación del individuo con la tribu; 3) el poder, su 
titularidad, sus límites y la participación en él; 4) los bienes, su pro-
piedad y distribución; 5) la sexualidad, la procreación y la familia; 6) 
la relación con los débiles, los enfermos, los niños, los ancianos; 7) 
el trato con los extranjeros; y 8) la relación con los dioses, la muerte 
y el más allá. Son los grandes problemas morales de la humanidad, 
el núcleo de la Gran Política, a cada uno de los cuales dedica un 
apartado. La libertad, a pesar de su importancia política, no figura 
en ningún apartado porque considera presente su problemática en 
cualquier intento de solución de esos ocho problemas. Después de 
leer esta tercera parte, podemos comprender por qué Marina concibe 
la ética como una creación del talento político.

Este libro no se dirige sólo a especialistas. Su lenguaje sencillo y 
claro, lleno de ejemplos concretos, permite ser fácilmente entendido. 
Marina nos anima a leerlo con una actitud curiosa, abierta y crítica.

Me atrevo a añadir a lo que he expuesto anteriormente, infor-
mando brevemente sobre su contenido, una reflexión que, más que 
crítica, quiere ser complementaria. Uno puede estar de acuerdo con 
su teoría de la Gran Política a fin de lograr la convivencia social, pero 
sin aceptar que baste, ni en el mejor de los casos, para proporcionar 
la felicidad a todos los seres humanos. No creo que la Gran Política 
pueda proporcionar la felicidad sino una situación que la facilite. Una 
convivencia social justa no equivaldría a un estado de felicidad de 
los individuos.

Añado otra reflexión en relación con la calidad de las culturas. Su 
teoría política parece poner en plano de igualdad a todas las culturas 
con sus éticas y religiones o concepciones del mundo, para facilitar la 
convivencia de los representantes o defensores de distintas culturas 
o religiones, pero esto no implica que todas las culturas merezcan 
el mismo aprecio ético, metafísico o religioso. Las culturas hay que 
juzgarlas por la verdad accesible a nuestra inteligencia o razón, entre 
otras dimensiones. Y nos damos cuenta de que no todas las culturas 
están al mismo nivel de verdad. Veo conveniente someter las culturas 
a una crítica filosófica que busca incondicionalmente la verdad. En 
este sentido me parece digna de ser tenida en cuenta la afirmación 
de Edith Stein: «Quien busca la verdad, busca a Dios».

Especial atención presta Marina a la relación entre política y re-
ligión. ¿Debe controlar la religión a la política o la política a la reli-
gión? Muestra cómo recientemente se ha abierto camino la libertad 
de conciencia, que posibilita las leyes sobre la libertad religiosa. Ahí 
se movería la Gran Política sobre la que trata este libro, cuyo núcleo 



Crítica de libros

 431

sería una ética laica que reconoce el derecho de cada uno a orientar 
su vida desde lo que en conciencia considera preferible: las religio-
nes, el ateísmo, el agnosticismo o la indiferencia (el escepticismo 
religioso y filosófico), siempre que no intente imponer esa forma 
de vida a todo el mundo, como ha sucedido y sigue sucediendo en 
algunos países con el totalitarismo religioso y el laicismo totalitario. 
Me parece una orientación política sensata.

Ildefonso Murillo

MARÍN MENA, Tomás Jesús: Alteridad y Amor. Estudio de ontología 
trinitaria. Secretariado Trinitario, Salamanca 2023, 371 pp.

Tomás J. Marín Mena (Don Benito, Extremadura, 1993) es graduado 
en filosofía y licenciado en teología, está preparando su tesis doctoral 
en la Universidad Pontificia Comillas. Actualmente, vive en Granada 
donde es profesor de Misterio de Dios en la Universidad Loyola. En-
tre sus publicaciones, pueden destacarse los libros «Fidelidad a Cristo, 
fidelidad a la tierra» (2018) y «Alteridad y amor. Estudio de ontología 
trinitaria» (2023). Es coordinador de la obra colectiva «¿Un futuro sin 
Cristo?» (2023), que reúne a más de treinta jóvenes humanistas y teólo-
gos, y coeditor de «Teología europea. Memoria, sentido, futuro» (2024).

«Alteridad y Amor» es un trabajo bien definido desde el comienzo, 
con un recorrido excelentemente trazado y con conclusiones audaces 
a la vez que adecuadas a la complejidad del tema. Dice Tomás J. Ma-
rín, al poco de comenzar su recorrido, que «este ensayo propone la 
tesis de que los conceptos de alteridad y amor –asumiendo su com-
plejidad, desplegada a lo largo del presente texto– pueden articular 
una ontología trinitaria» (p. 53), que aterrizará en conclusiones para 
la existencia cristiana en el capítulo décimo de la obra.

El presente volumen se abre con un prólogo a cargo de Xavier 
Pikaza, que se extiende de la página 11 a la 49; quizá una longitud 
excesivamente larga para lo que suelen ser este tipo de apartados. 
Estas páginas contarán con un amable y erudito comentario al final 
del libro que Tomás J. Marín titulará «A modo de epílogo: en diálogo 
agradecido con X. Pikaza».

En su recorrido a lo largo del ensayo, Tomás presenta el diálo-
go que Teología y Filosofía han mantenido en estos últimos siglos, 
en torno al tema de la ontología, la relación interpersonal y el ser 
de la persona humana. La primera parte «Ontologías relacionales de 



Crítica de libros

432 

la inmanencia y la violencia: la modernidad filosófica poscristiana», 
contine un primer capítulo reservado a Hegel: «Ontología dialéctica» 
y un segundo centrado en Deleuze: «Ontología de la diferencia». La 
segunda parte «Ontologías de la alteridad y la trascendencia: la filoso-
fía judía del siglo XX», contiene tres capítulos. Así, el capítulo tercero 
está reservado a Rosenzweig y la «Ontología anti-totalitaria»; el capí-
tulo cuarto, a Buber y Weill y la «Ontología de la relación interperso-
nal». El capítulo quinto, aborda la «Ontología y alteridad asimétrica: la 
llamada infinita del pobre y el extraño», desde un fructífero diálogo 
entre Levinas y Heidegger. En los autores de esta Segunda parte, 
se hace notar cómo su fe judía ilumina método y contenidos en su 
forma de mirar e interpretar la realidad y de hacer filosofía. Al hilo 
de la presentación sucesiva del pensamiento de estos autores, vemos 
definirse progresivamente al ser humano, como un ser que se realiza 
en su relación con los otros; y cómo, en ese juego de alteridad, va 
apareciendo también la trascendencia. 

El camino en «Alteridad y Amor» lo hemos recorrido hasta ahora 
de la mano de filósofos que buscan, de diversas formas y en distintas 
épocas, encontrar lo que define al ser humano. Según vamos avan-
zando por la lista de autores presentados por Marín Mena, el ser hu-
mano va desvelándose progresivamente como un ser relacional que 
se construye en relación con los otros desde las claves de la apertura, 
el respeto e incluso el compromiso hacia los otros. Nuestro autor 
recoge las siguientes frases como compendio de la filosofía de los au-
tores judíos: «mi responsabilidad hacia el otro es incondicional», «sólo 
son posibles el amor y la comunión bajo la condición del respeto al 
otro tal y como es» (p. 195).

Las bases ya están puestas para abordar el campo teológico. To-
más Marín, en la parte tercera, nos presenta dos teólogos que han de 
encuadrarse en el paradigma trinitario de la communio: Greshake, 
católico, y Zizioulas, ortodoxo; ellos dos nos presentan la realidad de 
Dios cristiano: la Trinidad del Padre, el Hijo y el Espíritu. Esta tercera 
parte tiene como título «Hacia una ontología trinitaria. La conjunción 
de la alteridad y comunión desde la teología trinitaria contempo-
ránea». El capítulo sexto está dedicado a Zizioulas, siendo titulado 
como «La Comunión trinitaria desde la alteridad y el amor personal 
del Padre». El capítulo séptimo está dedicado a Greshake, con el título 
«La Communio como intercambio de amor recíproco entre el Padre, 
el Hijo y el espíritu Santo». Así, en esta tercera parte, nos introduci-
mos en la vida interior e inmanente de la Trinidad; en una teología 
trinitaria que afirma la simultaneidad de la alteridad y el amor comu-



Crítica de libros

 433

nional, «la primacía de la persona concreta y el entrelazamiento de 
los diferentes» (p. 197). 

La cuarta parte, titulada «Alteridad y amor, de la Santísima Trini-
dad a nuestra vida: conclusiones provisionales para una ontología 
trinitaria». Contiene tres capítulos: el capítulo octavo, titulado «De la 
inmanencia asfixiante a la trascendencia de un amor que se abaja»; 
el capítulo noveno «Sobre la vida interior de Dios: ¿osadía, cuestión 
bizantina o teología arrodillada» y el décimo «Líneas existenciales fun-
damentales de ontología trinitaria».

Dice nuestro autor: «nos atrevemos a proponer una conceptuali-
zación de las relaciones intratrinitarias, que después se traducirá en 
una ontología trinitaria, desde el trinomio alteridad personal, dona-
ción gratuita de amor y reciprocidad comunional» (p. 304). Estas 
tres notas de la vida intratrinitaria las traducirá nuestro autor, en el 
capítulo diez, en cuatro líneas existenciales de la ontología trinitaria, 
aplicándolas a la vida del ser humano pleno; aquello a lo que están 
llamados los cristianos y a aquellos que se sientan concernidos. Estas 
cuatro líneas son: Prioridad de la alteridad personal: «Quien quiera 
ser el primero, que sea el último de todos y el servidor de todos» 
(Mc. 9,); Comunión recíproca: «Amaos los unos a los otros como yo 
os he amado» ( Jn. 13,34); Amor gratuito asimétrico: «Si amáis a los 
que os aman, ¿Qué gracia tenéis?» (Lc. 6,32); La cruz como el extremo 
del amor: «Nadie tiene amor más grande que el que da la vida por 
sus amigos» ( Jn. 13,1). Especialmente interesante es la inclusión de 
esta cuarta línea que, Tomás Marín, justifica afirmando que el amor 
en alteridad total, realizado en un mundo en el que está presente el 
pecado, tiene que asumir el dolor que implica vivir de ese modo la 
existencia; pero ese dolor será ya un dolor con sentido.

Prácticamente al final del libro (p. 320), Tomás hace una mención 
a la celebración eucarística como centro de la participación en el mis-
terio trinitario. Creo importante recogerla por la importancia que esta 
aportación tiene a la hora de presentar el ámbito privilegiado donde 
el cristiano encuentra el sentido último de su vida y de su relación 
con Dios; el ámbito donde puede comprender cómo vivir una vida 
cristiana plena. Dice así: «La celebración eucarística es participación 
en la vida de la Trinidad mediante la alabanza y la adoración, pero 
justamente porque la eucaristía nos integra por Cristo en Dios, el 
cristiano asume que su cuerpo –su vida, su persona– está llamado a 
ser entregado por los demás, como Cristo» (p. 320).

En suma, un excelente y erudito trabajo que hace dialogar la fi-
losofía con la teología y la la ontología trinitaria con la Existencia 



Crítica de libros

434 

humana y cristiana; cuestiones éstas especialmente relevantes para la 
comprensión del concepto «comunión», referido a Dios y a la Iglesia. 
Un ensayo que une, al estricto análisis filosófico y teológico, el calor 
del que reflexiona sobre cuestiones que atañen a su vida; cuestión 
ésta especialmente clara en la Parte cuarta del libro.

La revista Diálogo Filosófico siempre se ha caracterizado por tener 
un importante grupo de lectores que imparten docencia en el nivel 
de ESO-Bachillerato; la lectura de este libro puede ser significativa 
para ellos, especialmente si imparten docencia en centros de idea-
rio católico. Es muy importante extraer todas las consecuencias que 
tiene creer en el Dios Trinidad; situar esta verdad de fe como foco 
de nuestra interpretación del ser humano nos lleva a comprender al 
hombre como alguien llamado a su plenificación como persona, solo 
si vive desde el amor oblativo. «Alteridad y Amor» puede ayudar a los 
educadores para profundizar más en la relación que la fe cristiana 
tiene con el compromiso con la transformación del mundo en la Fra-
ternidad de Hijos de Dios. 

«Alteridad y Amor» a través de las líneas que vinculan al Dios Trini-
dad con la existencia cristiana (cap. 10), presenta caminos y razones 
para subrayar, en la educación en la fe de los alumnos, la vinculación 
entre el Dios que es Comunión y la construcción de una humanidad 
de hermanos. Si el ser humano está creado a imagen y semejanza 
del Dios revelado en Jesucristo, el Dios Trinidad, estamos llamados a 
construir un mundo con personas que entienden su vida conjugando 
la Alteridad y el Amor hasta el extremo.

Termino mi recensión, de este «sentido ensayo», de la mano de 
Tomás Marín Mena, citando justamente el primer párrafo de la In-
troducción. «La existencia cristiana se traduce en una vida de frater-
nidad eclesial y en el ofrecimiento amoroso de sí mismo hacia co-
munión con todos, cristianos y no cristianos, ricos y pobres, amigos 
y enemigos, paisanos y extraños, justos y pecadores. Contemplando 
al Crucificado, comprendemos que la comunión cristiana, a causa 
del amor, puede llegar al culmen del sacrificio de la propia vida» 
(p. 51).

Miguel Ángel Velasco cmf



Crítica de libros

 435

VILLAVERDE RICO, María José: Rousseau visto por sus contemporáneos: 
odio e idolatría. Guillermo Escolar Editor, Madrid, 2025. 223 
pp.

Decía Montaigne que «quienes se ocupan de examinar los actos 
humanos en nada hallan tanta dificultad como en reconstruirlos y 
someterlos al mismo punto de vista» (Ensayos II,1). Y efectivamente la 
dificultad de esta tarea se extrema en el caso de Jean-Jacques Rous-
seau, un clásico del pensamiento filosófico, político, pedagógico y 
literario, no exento de contradicciones. Aclamado por unos y vilipen-
diado por otros, a partir de determinado momento de su vida se sintió 
víctima de un «complot» y para justificarse escribió las Confesiones. 
Inusitadas para la época, escandalizaron por muchos motivos. Su vic-
timismo se extremó en sus Diálogos: Rousseau, juez de Jean-Jacques, 
y se mantuvo hasta su último escrito, las Ensoñaciones de un paseante 
solitario. Todo ello muestra la oportunidad de multiplicar los puntos 
de vista sobre Jean-Jacques, y el valor de este nuevo libro de María 
José Villaverde1, un estudio excelente, muy bien documentado en el 
fondo y un relato de ágil lectura en la forma. En la propia introduc-
ción, la autora advierte al lector que su tarea como historiadora de las 
ideas no es juzgar a Rousseau sino «aportar luz sobre su figura y sus 
ideas». Y desde luego arroja luz al exponer las sombras de su compleja 
biografía y personalidad, el «odio e idolatría» que despertó entre sus 
contemporáneos, como bien recoge el título de la obra.

El libro cuenta con tres capítulos y desde el primero, «Un per-
sonaje de culto», y que arranca con la narración del traslado de los 
restos de Jean-Jacques al Panteón de los hombres ilustres de París en 
1794, María José Villaverde logra captar la atención del lector. Se de-
talla la curiosidad inusitada que Jean-Jacques despertó en vida, y su 
fama comparable a la de Voltaire. Casanova y el futuro rey Gustavo 
III de Suecia le visitaron, y la reina María Antonieta viajó a conocer 
su tumba en Ermenonville. Después, en el periodo revolucionario, 
volvieron el emperador José II de Austria, Danton y Robespierre. 
Algo tendría.

Sin embargo, Jean Jacques se sintió siempre incomprendido. Es 
verdad que El contrato Social y Emilio fueron condenados y que 

1 María José Villaverde Rico, Catedrática de Ciencia Política de la Universidad 
Complutense y Directora del Seminario de la Ilustración de la Fundación Ortega-
Marañón (2010-2018), cuenta con numerosas publicaciones, entre las que destaca 
su libro Rousseau y el pensamiento de las luces (1987), más recientemente 
Tocqueville y el lado oscuro del liberalismo (2022).



Crítica de libros

436 

tuvo que huir de su refugio en la isla de Saint-Pierre, pero también 
es cierto que su extremada sensibilidad propició malentendidos con 
sus amigos y protectores. Así, conocer sus rencillas desde la perspec-
tiva de los afectados, tema del libro, permite reconstruir los distintos 
puntos de vista sobre el complejo personaje, una labor que requiere 
conocer muy bien al autor y a la época. Quedan detalladas sus triful-
cas personales y sus luchas ideológicas contra la República de las Le-
tras, amigos incluidos. Los que intervinieron en las distintas rencillas 
también quedan retratados y el interés de la trama se mantiene hasta 
el final. La extensa bibliografía, así como los centenares de notas, de 
una amplitud y riqueza asombrosa, muy valiosas para los interesados 
en la historia de las ideas en general y de Rousseau en particular, dan 
cuenta de la seriedad del estudio y no rompen la fluidez del relato. 

El segundo capítulo, «La biografía sí importa», analiza las trifulcas 
personales, sobre todo con Diderot y Voltaire, y muestra que al tiempo 
fueron luchas ideológicas. Además, se incluyen datos interesantes sobre 
su biografía, como los relativas a Thérèse Levasseur, la compañera de 
Rousseau hasta el final de su vida, y con la que contrajo matrimonio 
después de décadas de convivencia. Señala María José Villaverde que 
Thérèse, ignorante y analfabeta, era menos inocente de lo que se piensa, 
lo que quizá explique que a los amigos ilustrados de Jean-Jacques les 
resultara incomprensible la convivencia con una joven tan distante del 
círculo de las Letras. Tampoco comprendían el empeño de Rousseau 
por residir aislado en el campo, alejado de la ciudad y de la vida social 
parisina. Vivir en contacto con la naturaleza, algo que después puso de 
moda, estaba lejos de las costumbres de los más acomodados. 

Sus contradicciones ya fueron señaladas en su día con motivo 
de su Discurso Sobre las Ciencias y las Artes. Su cuestionamiento 
elocuente de que las Ciencias y Artes no mejoran las costumbres, o 
dicho de otro modo que el progreso de los conocimientos no con-
lleva el progreso moral, resultaba provocador. Y contradictorio, pues 
concursaba a un Premio convocado por una Academia, la de Dijon, 
que curiosamente ganó. Su postura le valió la fama de excéntrico 
y suscitó comentarios antagónicos desde 1751 hasta 1789. «Profeta 
para unos», «sofista para otros», la polémica posterior sobre su primer 
Discurso, en la que intervino el mismísimo Rey de Polonia, se pro-
longó durante años. Después sobrevinieron las trifulcas personales y 
la lucha ideológica.

Con acierto, María José Villaverde destaca lo sorprendente que re-
sulta que después de que Rousseau frecuentara el círculo de Diderot 
durante casi quince años se convirtiera en un antiphilosophe, una cues-



Crítica de libros

 437

tión retomada y desarrollada en el capítulo final del libro. La ruptura de 
la amistad con Diderot se debió a múltiples factores, en la época de la 
estancia de Rousseau en l´ Ermitage (1756 y 1757), bajo la protección 
de su amiga Madame d´ Epinay. Fue también el momento de su amor 
no correspondido con Madame Sophie d´ Houdetot, a la que no sólo 
dedicará cartas personales, también unas Cartas filosóficas que se cono-
cerán como Cartas Morales. Al comienzo sus amigos le disuadieron de 
que se instalara en pleno invierno en l´ Ermitage, una casa de campo 
en Montmorency, acompañado por Thérèse y su madre. A Jean-Jacques 
le molestó la intromisión en su vida privada. Después, diversos malen-
tendidos propiciaron la ruptura con su protectora, Madame d´Epinay, al 
sentirse manipulado. Sus amigos le consideraron un ingrato y cuando 
Diderot señaló en una de sus obras «solo el malvado está solo», Rous-
seau se sintió aludido. En definitiva, un «verdadero culebrón», como 
señala María José Villaverde.

Con Voltaire la relación fue desigual en sus inicios. Jean Jacques, 
de formación autodidacta, le había admirado desde su juventud y le 
envió su Discurso sobre el origen y los fundamentos de la desigualdad 
entre los hombres. «El Patriarca», displicente, no valoró la tesis de la 
bondad del «hombre natural» y contestó que por su edad no estaba 
en condiciones de andar a cuatro patas. Poco después, con motivo 
del terremoto de Lisboa y el Poema que Voltaire dedicó al desas-
tre, Rousseau le escribió una carta, conocida como la Carta sobre 
la Providencia. Ahí, a pesar de las iniciales fórmulas de cortesía se 
situó como un igual, como un «amigo de la verdad» que se dirigía 
a un filósofo. Le extrañaba el pesimismo de Voltaire que no ofrecía 
consuelo alguno a las víctimas del desastre y prefería su Poema sobre 
la ley natural. Observaba que en el alcance de la tragedia habían 
intervenido acciones humanas, como la altura de los edificios de la 
ciudad que se derrumbaron. Con todo, al final de la carta marcaba 
la diferencia entre los dos. Voltaire, repleto de bienes encontraba 
que todo estaba mal, mientras que él, pobre y solitario, defendía la 
Providencia y mantenía la esperanza de que un día todo estaría bien. 
Aparentemente Voltaire y Rousseau coincidían en su defensa de la 
libertad y combatían la intolerancia y el fanatismo religioso, peros sus 
trasfondos eran muy distintos, recuerda María José Villaverde. Rous-
seau, en nombre de la autenticidad, atacaba «el progreso y las secue-
las morales de la civilización»; Voltaire equiparaba la ausencia de la 
civilización a barbarie. Jean-Jacques firmaba con su propio nombre, 
al que añadía su condición de «ciudadano de Ginebra»; Voltaire era 
un «virtuoso del seudónimo». Rousseau tenía experiencia de lo que 



Crítica de libros

438 

implicaba ser un «siervo», y rechazaba pensiones de los reyes en nom-
bre de su independencia; Voltaire, un gran propietario, disfrutaba 
del lujo y gozaba de la buena vida. El choque de personalidades y 
sensibilidades estaba garantizado (p. 76). Sus personalidades y con-
cepciones resultaron incompatibles. A partir de la Carta a d´ Alem-
bert de Rousseau, los desencuentros se intensificaron. Jean-Jacques 
declaró que aborrecía «como hombre a Voltaire», aunque admirara su 
obra; «el Patriarca», no valoró ni una sola de sus obras, ni se limitó a 
aborrecerle. Le consideró un loco, charlatán, una «amenaza a los prin-
cipios de la Filosofía de las Luces» (p. 78), un «traidor Judas». Le culpó 
de haber contribuido a la prohibición de la Enciclopedia y el teatro 
de Ginebra (p. 93); por su parte Rousseau le responsabilizó de no 
haber podido recuperar su ciudadanía de Ginebra y de ser cómplice 
de sus perseguidores. Reveló la autoría de Voltaire del Sermón de los 
cincuenta, un panfleto agresivo contra el cristianismo. A partir de 
entonces, Voltaire «se convirtió en su enemigo más encarnizado». Dio 
a conocer el abandono de sus hijos en el Hospicio, le llamó bufón, 
incluso apuntó que era merecedor de la pena de muerte. En distintos 
panfletos incidió en la contradicción entre sus dichos y los hechos de 
la vida de Jean-Jacques. María José Villaverde destaca la «mala fe de 
Voltaire» en las sátiras que le dedicó, como la Lettre au Docteur Pan-
sophe (p.105). Le difamó y denigró. Consideró que el motivo real por 
el que Rousseau se distanciaba de los philosophes era su vanidad y 
orgullo. A pesar de ello Jean-Jacques contribuyó a la suscripción para 
erigir una estatua a Voltaire (p. 112). Vista la trifulca, desde luego «el 
Patriarca» tampoco queda bien parado. Paradojas de la vida o broma 
macabra, sus cenizas descansan junto a los restos de Voltaire, su ene-
migo más feroz como queda retratado.

Tras la condena de El Contrato social y Emilio, después de haber 
apedreado su casa de Môtiers, Jean Jacques también fue expulsado 
de la isla de Saint Pierre, en el cantón de Berna, donde se había re-
fugiado. Aceptó la hospitalidad de Hume para instalarse en Inglaterra 
en enero de 1766. Al poco tiempo Rousseau pensó que Hume había 
sido cómplice en una sátira publicada en un periódico londinense y 
vivió como un agravio su mediación en la oferta de una pensión del 
rey Jorge III que rechazó.

En el tercer y último capítulo, «Rousseau, ¿antiliustrado?», destacan 
cuestiones que conoce muy bien la autora del libro como especialista 
en la época. Precisa que la frontera entre philosophes y antiphiloso-
phes era «permeable» y «existían conexiones y puntos de vista simila-
res entre algunos sectores» (p. 160). En todo caso, estima que la obra 



Crítica de libros

 439

de Rousseau se erige sobre una metafísica y una filosofía moral «mar-
cadamente diferente a la de los philosophes» (p. 165). El patriotismo 
grecorromano de Jean-Jacques socavaba el corazón del pensamiento 
ilustrado, «el cosmopolitismo de la idílica República de las Letras» 
(p. 190). Hijo de la ilustración, se rebeló contra el pensamiento ilus-
trado y aunque su bagaje intelectual proviniera de los philosophes la 
línea de demarcación entre ambos es clara (p. 167). Fue una extraña 
«mezcla de moralista en la tradición de Montaigne y precursor del 
romanticismo», que se interesó por conocer solo lo que es útil al ser 
humano, de ahí que se sintiera diferente en carácter y valores de los 
philosophes. 

Con respecto a su postura sobre la mujer, Jean Jacques también 
se diferenció de la mayoría de los Enciclopedistas, señala María José 
Villaverde. Aunque se movió en el entorno enciclopedista y se rela-
cionó con mujeres cultas, consideraba que el destino de la mujer es 
ser esposa y madre, y en sus relatos de ficción las mujeres se ven 
destinadas a una vida de sacrificio. A pesar de ello, no todos los his-
toriadores comparten la tesis del antifeminismo.

Finalmente, María José Villaverde que no ha ahorrado las críticas 
a Rousseau y nos recuerda que su legado político pasa por Robes-
pierre, también se muestra cercana al «hombre de carne y hueso». 
Señala que «Jean Jacques fue un ser sensible y orgulloso, que se decía 
sin familia y sin patria», «un hombre sufriente y perseguido lleno de 
resentimiento social, un inadaptado en guerra con su sociedad», «un 
plebeyo que se rebeló contra las relaciones de mecenazgo» (p. 195).

En síntesis, queda retratado el personaje y sus contrastes y que 
fuera tan aclamado como vilipendiado, «siempre por delante o detrás 
de su época». Recomiendo vivamente la lectura de este libro que se 
convertirá en una referencia indispensable para conocer a Rousseau 
y situar en su justa medida los conflictos mantenidos con sus con-
temporáneos, el odio y la idolatría que despertó, tanto por sus ideas 
como por su forma de ser. Después de todo el recorrido, no extraña 
el acuerdo entre los especialistas en un punto: fue uno de los autores 
más inclasificables, complejos y contradictorios del Siglo de las Luces, 
como bien se recoge en el libro. 

Alicia Villar Ezcurra
https://orcid.org/0000-0002-0590-1620



Condiciones generales de colaboración
I ) DIÁLOGO FILOSÓFICO solicita los artículos de las secciones El estado de la cuestión y Reflexión y 

crítica. Las condiciones de presentación de los mismos son las siguientes:
1. Extensión y características de El estado de la cuestión: Entre 20 y 25 hojas DIN A4 con letra 

Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio. Deberá ser un artículo de investigación que 
presente de manera panorámica y objetiva un problema, con amplia información de corrientes y 
posturas diversas, así como de bibliografía, pero sin que prevalezca la posición subjetiva del autor. 
Las normas tipográficas, de citas y presentación son las mismas que las indicadas en la sección II. 

2. Extensión y características de Reflexión y crítica: Un máximo de 15 hojas DIN A4 con letra 
Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio. Deberá ser un artículo de posicionamiento 
personal en discusión con alguno de los temas tocados en El estado de la cuestión, donde aparezca 
la subjetividad del autor. Las normas tipográficas, de citas y presentación son las mismas que las 
indicadas en la sección II.

II) DIÁLOGO FILOSÓFICO acepta trabajos inéditos en las secciones Ágora y Didáctica, así como en las 
subsecciones Acontecimientos y Crítica de libros. La publicación de dichos trabajos está exclusivamente sujeta 
a decisión del Consejo de Redacción de la revista, que en el caso de los artículos procederá por un sistema de 
evaluación ciega según el juicio de dos evaluadores externos, y de un tercero si hay desacuerdo. El periodo 
de embargo es de 12 meses. Tratándose de artículos para Ágora o Didáctica tendrán preferencia aquellos 
cuyo contenido no sea meramente histórico y expositivo, sino que reflexionen de manera original sobre los 
problemas reales o dialoguen creativamente con los pensadores y las corrientes filosóficas presentes y pasadas.

DIÁLOGO FILOSÓFICO establece las siguientes normas de entrega de los originales:

1. Extensión máxima: 15 hojas DIN A4 con letra Times New Roman de 12 puntos a espacio y medio.
2. Caracteres: latinos en presentación normal. La letra negrita se usará sólo para el título del artículo 

y el nombre del autor, nunca en el cuerpo del texto.
3. Resúmenes: uno en español y otro en inglés con extensión máxima de 100 palabras cada uno. Se 

acompañarán de cinco palabras clave en el trabajo. En español e inglés, Título en inglés.
4. Citas literales: se abrirán y cerrarán con comillas de ángulo («»). Si dentro de la cita hay otra citación 

se usarán comillas voladas (“”). Para una citación dentro de esta última se emplearán comillas simples (‘’).
5. Guiones largos y paréntesis: el guión largo (–) tiene un empleo similar al del paréntesis. Deberá haber 

uno de apertura y otro de cierre y, en ambos casos, irá pegado –y no separado– a la palabra que le sigue o 
precede. Si una parte de un texto entre paréntesis debe ponerse a su vez entre paréntesis se usarán corchetes ([ ]).

6. Referencias y citas bibliográficas a pie de página. Diálogo filosófico permite dos modos de 
citación MLA y APA. 

• APA 7:
– Remite al lector a la bibliografía final. Las citas deben ir entre paréntesis con el nombre del autor, año 
de publicación y la página o páginas correspondientes. Ejemplo:

• (Koselleck, 1995, p.335) o (Koselleck, 1995, pp.335-337).
– La bibliografía se citará por orden alfabético, teniendo en cuenta el apellido del autor, que siempre 
aparecerá en versalita. 
• MLA:
– Remiten al lector a una nota a pie de página que contiene toda la información de la fuente. Ejemplo:

• DESCARTES, René: Las pasiones del alma. Tecnos, Madrid, 1997, p. 20.
– Si se presenta bibliografía al final del artículo, se citarán las fuentes conforme al modelo señalado. 
Ejemplo:

• DESCARTES, René: Las pasiones del alma. Tecnos, Madrid, 1987.
7. Bibliografía: si el artículo incluye una bibliografía al final, se citarán las fuentes conforme a los 

criterios tipográficos y ortográficos expresados en el apartado 6.
8. Consignación de originales: es imprescindible enviar una copia en papel a la redacción  DIÁLOGO 

FILOSÓFICO, Apdo. 121, 28770 Colmenar Viejo (Madrid). También es necesaria una versión electrónica del 
trabajo, en formato word o rtf, enviada en disquete o por vía e-mail. En ambas formas de presentación 
deberán constar dirección postal, teléfono y correo electrónico institucional del autor. Las normas editoriales 
en uso imponen también que al final del artículo se haga constar la institución para la que el autor trabaja. 

9. Relación posterior con la revista: DIÁLOGO FILOSÓFICO dará acuse de recibo de los trabajos no 
solicitados. Tratándose de un artículo, más adelante se comunicará al autor el fallo del Consejo de Redacción 
acerca de su publicación. En caso de ser aceptado, el Consejo de Redacción no se compromete a notificar 
al autor en qué número de la revista será publicado.

10. Obligaciones y derechos: el autor de un trabajo destinado a DIÁLOGO FILOSÓFICO se obliga a no 
enviarlo a ninguna otra publicación. Si se detecta su aparición en otro medio se procederá inmediatamente a 
su exclusión del proceso de selección o publicación. A su vez, el autor de un trabajo publicado en DIÁLOGO 
FILOSÓFICO recibirá 20 separatas del mismo y un ejemplar del número en el que figura.

11. Críticas de libros: Deben hacerse constar los datos bibliográficos completos del volumen recensionado, 
incluyendo el número de páginas y sin notas a pie de página. Se privilegiarán las críticas de libros sobre las 
recensiones laudatorias. Se estimará adecuado un máximo de entre tres y cuatro páginas DIN A4 con letra Times 
New Roman de 12 puntos a espacio y medio y con las condiciones tipográficas señaladas en los puntos 4 y 5.

12. Noticias relativas a congresos: DIÁLOGO FILOSÓFICO agradece el envío de información acer- 
ca de congresos de filosofía y, eventualmente, pequeñas crónicas firmadas para la subsección Acontecimientos. 
En las crónicas se estimará adecuado un máximo de entre tres y cuatro páginas DIN A4 con letra Times New 
Roman de 12 puntos a espacio y medio y con las condiciones tipográficas señaladas en los puntos 4 y 5.




